Nuova Umanita

XXXIII (2011/3) 195, pp. 371-386

VERSO ELEUSI.
Note di introduzione alla filosofia del mito in EW.]. Schelling

FraNncEsco FORLIN

INTRODUZIONE: LA VERITA DEL MITO

E stato autorevolmente detto e sostenuto che I’arco specula-
tivo schellinghiano — che si estende lungo pit di cinquant’anni di
storia del pensiero — inizia e si conclude nel segno del mito. Riper-
correre fedelmente tale itinerario implicherebbe pertanto in primo
luogo la ricostruzione puntuale del complesso scenario di storia
della cultura e della filosofia che gli fa da sfondo, ed in secondo
luogo il confronto con la sterminata letteratura critica scientifica
gia esistente sull’argomento.

Entrambi i compiti esulano decisamente dalle finalita dello
studio presente. Le pagine che seguono vogliono piuttosto condur-
re il lettore per mano verso una prima esplorazione di questo per-
corso, del quale verranno presi in esame solo gli snodi essenziali,
nella convinzione che a partire dalla loro comprensione debba ine-
vitabilmente prendere le mosse ogni ulteriore traversata in quell’o-
ceano sconfinato ed affascinante che ¢ la schellinghiana filosofia del
mito.

La prima testimonianza dell'interesse schellinghiano per il
mito & il saggio Suz maiti. Le saghe storiche ed i filosofem:i del mondo
antichissimo', redatto dal diciottenne filosofo nel 1793.

LCE. EW]. Schelling, Suz miti. Le saghe storiche ed i filosofemi del mondo an-
tichissimo, a cura di F. Forlin, Mimesis, Milano 2009.



372 Francesco Forlin

Attraverso una quasi piena accettazione delle lezioni del filo-
logo C.G. Heyne e di Herder, Schelling perviene ad interessarsi al
mito nell’ambito degli studi cui stava attendendo allo S#f# di Tu-
binga, sulla scia del recupero della tematica mitica in atto nel tardo
Iluminismo tedesco. Ma al di la dell’iniziale interessamento per il
mito quale via d’accesso privilegiata alla conoscenza dei popoli an-
tichi, si evidenzia, dapprima in modo quasi impercettibile, I'atten-
zione che Schelling dedica al mito quale strumento di educazione
e luogo di legittimazione delle istituzioni umane.

Il documento piti importante ed insieme piti enigmatico di que-
sta linea di approfondimento del problema ¢ il notissimo Systenz-
programni®, vergato nel 1796 o nel 1797 dalla mano di Hegel ma
forse sotto dettatura od a seguito della ricopiatura di un perduto
scritto di Holderlin o dello stesso Schelling.

Al centro del frammento si trova 'esigenza di dare vita ad una
Mythologie der Vernunft mediante la quale conseguire quella sin-
tesi di verita e bellezza destinata ad essere la pietra angolare della
nuova eta dello spirito.

L'idea di fondo esprime 77z nuce tanto il cuore del nascituro
idealismo filosofico tedesco, del quale Hegel e Schelling saranno
fondatori e protagonisti, quanto elementi decisivi dell’estetica pro-
pria al primo Romanticismo, che proprio in quegli anni stava pren-
dendo forma grazie ad un manipolo di geni che la Provvidenza
aveva voluto far incontrare nella citta di Jena.

IL MITO COME SIMBOLO: LA FILOSOFIA DELL’ARTE

Ed & proprio a Jena che ritroviamo Schelling, allorché ebbe
modo di occupare, grazie all’interessamento di Goethe, la catte-
dra liberatasi dopo I'allontanamento di Fichte dall’insegnamento a
motivo della polemica sul suo presunto ateismo.

2Cf. G.W.F Hegel (?) - EW.J. Schelling (?) - E Holderlin (?), I/ pizt anti-
co programma di sistema dell’ldealismo tedesco, a cura di L. Amoroso, ETS, Pisa
2007.



Verso Eleusi 373

Nella Filosofia dell’ Arte (1803) Schelling sviluppa un approc-
cio al mito per lui decisamente nuovo, grazie al quale il filosofo
prende definitivamente congedo dal retaggio illuministico degli
anni tubinghesi.

La lettura della Dottrina della Scienza di Fichte aveva infatti
sortito I'effetto di convertire una volta per sempre Schelling alla
causa dell’idealismo. Esauritasi, pero, una fase iniziale di rigoro-
sa “obbedienza fichtiana”, il giovane filosofo prese ben presto ad
esplorare la questione battendo vie nuove.

Egli prese a declinare la critica fichtiana al realismo dandole
una impronta che si lasciava alle spalle ogni legame con il trascen-
dentalismo kantiano, sviluppandola nel senso dell’Assoluto come
identita indifferente. Quello che Schelling descrive nella Filosofia
dell’Arte come il piano di realta degli déi ¢ evidentemente il piano
di realta proprio all’Assoluto, qui inteso come presenza tanto pil
reale in quanto possibile, vale a dire non necessitata da altro che
da se stessa ossia, per I'appunto, sciolta da ogni vincolo, ab-soluta.

Da questo punto di vista, spiega Schelling, gli déi non solo
non possono in alcun modo essere intesi come metafore di valori
morali o personificazioni di virtu civili, ma debbono anzi esser po-
sti alla base della visione del mondo dei popoli antichi, per i quali
essi erano «pit reali di ogni realta»’.

La definizione schellinghiana della mitologia come «materia
di ogni arte» (Stoff jeder Kunst) implica la riconsiderazione ab inzis
della questione del mito, che da narrazione archetipica e nomo-
poietica si trasforma in rappresentazione dell’universo nella sua
verita piu alta, nella sua forma assoluta, abitata da dei dotati di
realta superiore a quella degli uomini appunto in virtti della loro
assolutezza.

Proprio per questo il mito non ¢ pit semplice immagine (Bz/d),
ma simbolo (Sinnbild). La parola tedesca Sinnbild & cosi pregnante
che lo stesso filososo si sofferma sulla sua forza. Essa esprime la

>EWJ. Schelling, Filosofia dell’Arte, a cura di A. Klein, Prismi, Napoli 1997,
p. 94. Questa concezione schellinghiana innova in profondita la filosofia del mito
romantica ed ¢ direttamente alla base delle maggiori intuizioni con le quali Walter
Otto avrebbe poi rilanciato lo studio del mito nel Novecento. Su questo punto cf.
W. Otto, Gli déi della Grecia, a cura di G. Moretti, Adelphi, Milano 2004.



374 Francesco Forlin

sintesi dei due termini Szzn (significato, senso) e Bzld in modo pitl
perspicuo rispetto al lemma di ascendenza latina Synzbol, derivan-
te a sua volta dal verbo greco ouv-fdAlerv = mettere insieme. Il
simbolo ¢ immagine fecondata dal significato, punto di tangenza
fra universale e particolare nel quale ciascuno dei due risulta inse-
parabile ed indistinguibile al punto da coappartenersi reciproca-
mente in modo indissolubile — a differenza di cio che invece acca-
de ad esempio nell’allegoria.

Il superamento del punto di vista presente nel saggio Suz mziti
si consuma in due momenti.

In primo luogo, il filosofo osserva che il mito deve, conse-
guentemente a cio che ¢ stato appena detto, essere considerato
unicamente in se stesso, lasciando dunque deliberatamente da par-
te tutte quelle

popolarissime spiegazioni storico-psicologiche della mi-
tologia, secondo le quali la sua origine andrebbe cercata
negli sforzi compiuti da rozzi figli della natura di personi-
ficare e animare ogni cosa*.

Viene cosi accantonato il filone interpretativo che, da Heyne
a Herder, poneva al centro dello studio mitologico quel Gezsz der
Kindpeit proprio all'umanita antica.

In secondo luogo Schelling osserva che

la mitologia non puo essere opera né del singolo uomo né
della stirpe o della specie, bensi unicamente della stirpe
in quanto essa stessa ¢ un individuo ed equivalente ad un
singolo uomo’.

In questo modo Schelling risponde al plesso problematico
pit spinoso lasciato aperto dalla sua filosofia mitica giovanile, vale
a dire la risposta alla domanda circa I'origine del mito fatta pro-
pria dal filosofo nel saggio Suz mziti. La tesi, ciog, che alla base dei
racconti mitici debba trovarsi I'invenzione di un denkender Weise

“Ibid., p. 111.
>Ibid., p. 112.



Verso Eleusi 375

nella duplice veste di filosofo alla ricerca di immagini in grado di
tradurre in forma figurativa le sue speculazioni fisiche e cosmogo-
niche ed in quella di legislatore alla ricerca di un mito fondativo
in grado di unificare la stirpe nel nome di un eroe eponimo. In
entrambi 1 casi, come si vede, viene avvalorata I'idea del mito come
invenzione.

Schelling si avvede ora di quanto possa essere difficile, una
volta ammesso che il singolo mito sia stato inventato per uno scopo
o per l'altro, ricondurre tale invenzione ad un inventore determi-
nato nello spazio e nel tempo.

Veniamo dunque a quello che ¢ forse il carattere distintivo
della Filosofia dell’ Arte. In essa, infatti, si danno convegno due fiu-
mi carsici della complessa filosofia del mito di Schelling. Dei due,
uno esce in superficie, mentre I’altro prosegue a scorrere in pro-
fondita, affiorando solo di tanto in tanto ma lasciando comunque
avvertire il suo rumore in lontananza.

II primo tema & quello del mito moderno, al centro dell’at-
tenzione di Schelling sin dagli anni del Systemprogramm. In quelle
righe il progetto di edificare una nuova mitologia si sposava all’e-
sigenza di accompagnare 'umanita in una nuova eta dello spirito e
la distinzione fra mito antico e mito moderno era solo accennata e
lasciata sullo sfondo.

La pubblicazione, da parte di F. Schlegel, del Discorso sulla
poesia (1800) sorti I'effetto di chiarire le idee a Schelling, il quale
scelse allora di mettere il suo genio filosofico al servizio dell’espli-
cazione e dell’approfondimento di quanto pitt 0 meno sistematica-
mente intuito dallo Schlegel®. A partire dalla Fzlosofia dell’ Arte lo
sguardo di Schelling sembra giungere pit lontano di quello di F.
Schlegel, al punto che la distinzione schellinghiana fra mito ed arte
antica e mito ed arte moderna, basata sulla dimensione comunita-
ria della prima e su quella individuale della seconda, diviene a sua
volta fonte decisiva di ispirazione del Corso di letteratura dramma-
tica pubblicato dall’altro Schlegel, August, nel 1809 e destinato a
diventare uno dei pitl fortunati ed influenti manifesti dell’estetica
romantica.

¢Circa il rapporto di E. Schlegel con Schelling e I'influenza del primo sul se-
condo cf. M. Cometa, Iduna. Mitologie della ragione, Novecento, Palermo 1984,



376 Francesco Forlin

Si puo pertanto ben dire che dal punto di vista della ricer-
ca sul mito moderno la Filosofia dell’Arte rappresenti un punto
d’arrivo.

Proprio per questo, pero, tale flume carsico, una volta uscito
alla luce, perdera consistenza fino ad estinguersi.

Ed infatti non sara al mito moderno che Schelling tornera ad
attingere nel momento in cui, nelle lezioni berlinesi, vorra pronun-
ziare la sua ultima parola sul mito.

Egli scegliera, invece, di attingere all’altro fiume sotterraneo,
qui ancora appena percepibile: quello del mito come processo zeo-
gonico.

Il primo passo di questo cammino ¢ dato dalla centralita as-
sunta dalla mitologia come narrazione avente ad oggetto gli déi.
Tuttavia in questo caso essi rappresentano, come abbiamo visto,
I’espressione simbolica della realta nella sua assolutezza.

Del pari, anche la riconduzione della mitologia alla comunita
di spirito che ne cantala poesia ribadisce per Schelling la dimensio-
ne fondamentalmente antropocentrata del mito in quanto arte. Si
badi bene: questo non vuol dire che la mitologia venga puramente
creata dal poeta, giacché essa incarna, anzi, la realta in sé nella sua
forma piu alta. Devesi nondimeno considerare come 'uvomo resti
all’interno di tale schema sempre a#tivo e mai ricettivo, vale a dire
come sia esclusa a priori la possibilita che in tale poesia mitologica
possa essere Qualcuno a parlare e 'uomo ad ascoltare.

Nella messa in discussione di questo punto consiste la sfida
successiva di fronte alla quale Schelling pone il proprio pensiero;
in cio, pertanto, consiste anche la necessita di procedere oltre il
punto di vista di cui la Fzlosofia dell’ Arte & espressione.

] FONDAMENTI DELLA FILOSOFIA DELLA MITOLOGIA:
L’ INTRODUZIONE STORICO-CRITICA

Dopo il trasferimento a Monaco nel 1806 e la redazione delle
Ricerche filosofiche sull’essenza della liberta umana (1809) Schel-
ling entra in una lunga fase di travaglio speculativo, dovuta in mas-



Verso Eleus: 377

sima parte alla fulminea ascesa dell’astro dell’antico sodale Hegel,
trasformatosi, a partire dalla Vorrede della Fenomenologia dello
Spirito (1807), in critico implacabile della schellinghiana filosofia
dell’identita.

Questo stato di cose si tradusse nella scelta di non pubblicare
pit alcun testo filosofico. Tuttavia Schelling continuo incessante-
mente a redigere opere, nella maggior parte dei casi lezioni uni-
versitarie, nelle quali la sua elaborazione dei problemi appare in
continua evoluzione.

Il primo ciclo di lezioni interamente dedicato alla mitologia
data al 1821, vale a dire negli anni di docenza ad Erlangen. Da que-
sto momento, ed in particolar modo dopo il secondo trasferimento
a Monaco nel 1827, la questione del mito diviene sempre pit cen-
trale nel pensiero schellinghiano, fino a quando, chiamato nel 1841
a prendere il posto del defunto Hegel a Berlino, Schelling dedica
proprio al mito ed alla Rivelazione lo studio appassionato dei suoi
ultimi anni di vita.

All’interno dei vari corsi professati da Schelling a Monaco e
Berlino fra il 1828 ed il 1845 I'lntroduzione storico-critica alla Filo-
sofia della Mitologia occupa un posto speciale. Non solo essa con-
tiene indubbiamente il nucleo piu antico delle riflessioni dedicate
al mito dal filosofo negli anni successivi al 18097, ma si rivela anche
estremamente preziosa ai fini della delineazione dei fondamenti
metodologici della filosofia del mito di Schelling.

Scopo dichiarato dell'Introduzione & infatti la definizione dei
caratteri di novita espressi dalla posizione schellinghiana mediante
un confronto serrato con tutte le maggiori ermeneutiche mitiche
del momento. Tale confronto viene portato avanti mediante la pro-
gressiva confutazione delle varie posizioni, cosi che la specificita
e la necessita del punto di vista del filosofo possa emergere per
via negationis. Lestremo rigore e 'elevato tasso di sistematicita
— qualita tutt’altro che disprezzabili per chiunque abbia un po’ di
pratica con la produzione schellinghiana —, unitamente alla ricca
messe di riferimenti ad autori contemporanei piti o meno noti, fan-

7Cf. T. Griffero, Identita di essere e significato: la mitologia come processo teo-
gonico della coscienza, in EN]J. Schelling, Filosofia della Mitologia. Introduzione
storico-critica, a cura di T. Griffero, Guerini e Associati, Milano 1998, pp. 14-16.



378 Francesco Forlin

no dell’'Introduzione storico-critica il testo chiave ai fini della cor-
retta comprensione e collocazione della riflessione schellinghiana
sul mito.

Le prime due spiegazioni del mito con le quali Schelling si
misura sono quella poetica (il mito come frutto della pura fanta-
sia del mitografo) e quella allegorica (il mito come esposizione di
verita razionali celate sotto forma materiale), entrambe giudicate
insufficienti dal filosofo perché accomunate dal ritenere la mito-
logia qualcosa di inventato®: si giunge cosi alla pars construens del
ragionamento schellinghiano.

L’asse portante della rinnovata ermeneutica mitica di Schel-
ling, di cui & possibile rintracciare alcune intuizioni gia nella Fi-
losofia dell’Arte, & data dal convincimento che il mito debba rien-
trare in quel ristretto novero di realta delle quali, semplicemente,
l'uomo non puo disporre.

Un altro membro di questo circolo esclusivo ¢ per Schelling /z
lingua, che nessuna comunita umana puo dare a se stessa’.

Questo accostamento rivela la profonda intimita che lega mito
e linguaggio: entrambe sono qualita distintive e fondative dei po-
poli al punto che, cosi come nessuno sarebbe disposto a separare
I'identita di una determinata comunita dalla lingua in cui questa
esprime i propri pensieri e le proprie parole, poiché & anzi a partire
dalla comune modalita comunicativa ed espressiva che un gruppo
umano inizia ad esistere in quanto tale, allo stesso modo

non appena si sostiene che la mitologia greca nasca da
o in seno a un popolo, gia sempre si presuppone I’esi-
stenza autonoma di questo popolo, e quindi si ammet-
te, ad esempio, che gli Elleni o gli Egiziani fossero gia
Elleni ed Egiziani, prima di pervenire in una maniera o
nell’altra alle loro rappresentazioni mitologiche. Ora io
domando Loro: 'Elleno ¢ ancora un Elleno, e un Egizia-

$EW]. Schelling, Filosofia della Mitologia. Introduzione storico-critica, cit.,
pp. 90-121.

°Cf. EW]. Schelling - J. Grimm, Sull'origine del linguaggio, a cura di G. Mo-
retti, Christian Marinotti Edizioni, Milano 2004.



Verso Eleus: 379

no ancora un Egiziano, una volta che gli sottraggo la sua
mitologia?!

La mitologia non si aggiunge ad una identita popolare gia
conseguita: essa la determina. Negli déi di un popolo, nei loro at-
tributi, nel suo modo di onorarli, persino nei loro nomi si esprime
la modalita con la quale quel popolo guarda se stesso ed il mondo
che lo circonda: la mitologia di un popolo rappresenta la sua ve-
nuta al mondo, 'emersione della sua coscienza, la percezione pro-
fonda di cio ch’esso stesso ¢ e della sua specificita rispetto a tutto il
resto. Esattamente cio che pud dirsi della sua lingua.

Ora, dal momento che nessuna comunita umana ¢ dunque
in grado di decidere come e quando iniziare ad essere cio che &,
Schelling introduce I'unica prospettiva dalla quale guardare tanto
al linguaggio quanto al mito. Entrambi vengono non creati, ma
ricevuti dall'uomo. Cio equivale a porre sul tappeto la questione
di quello che per il filosofo & I'unico possibile significato del mito,
quel significato con il quale ed a partire dal quale gli stessi uomini
antichi 'avevano d’altronde da sempre accolto. Stiamo parlando
ovviamente del significato religioso.

Si ha qui la prima formulazione esplicita dell'interpretazione
tautegorica del mito in cui consiste il lascito pit originale e prezio-
so del pensiero schellinghiano:

non si puod accettare né 'opinione per cui la mitologia
non conterrebbe originariamente alcuna verita, né quel-
la per cui essa conterrebbe invero una verita originaria,
ma non certo in quanto mitologia propriamente detta, e
cioe specificamente in quanto dottrina e storia degli dei.
Leliminazione di queste due prospettive comporta auto-
maticamente la dimostrazione di un terzo punto di vista
e della sua necessita: la mitologia era considerata verita
proprio in quanto mitologia, il che equivale ad affermare
che la mitologia era intesa originariamente nel senso di

WEN]. Schelling, Filosofia della Mitologia. Introduzione storico-critica, cit.,
p. 149.



380 Francesco Forlin

una dottrina e storia degli déi, che fin da principio essa
aveva cio¢ un significato religioso'".

Il mito ¢ vero i quanto mito: questa la grande scoperta di
Schelling. Ma se Schelling ha il merito di avere messo questa intui-
zione al servizio della fondazione di una nuova filosofia del mito,
va osservato come la paternita dell’intuizione stessa non gli ap-
partenga: ¢ lo stesso filosofo a riconoscere il debito contratto nei
confronti di F. Creuzer, scopritore e primo assertore del significato
originariamente religioso del mito. Schelling apprezza il disegno di
fondo della Simzbolica di Creuzer, basato su un’analisi comparata
delle mitologie dei popoli, e condivide I'idea di una progressione
della civilta da Est ad Ovest. Ma mentre in Creuzer questa idea
si accompagna alla convinzione che I’Oriente sia, a motivo della
vetusta delle sue culture, culla e custode della rivelazione divina
all’'opera nella storia, Schelling declina questo insegnamento alla
luce della sua filosofia della storia idealistica, all'interno della qua-
le il progresso consiste non nell’allontanamento dall’origine, ma
nel dispiegamento del vero. La posizione di primato tradizional-
mente tributata dalla cultura occidentale alla mitologia greca, la
pit “giovane” delle mitologie antiche, non viene pertanto messa
in discussione da Schelling, ma anzi, come vedremo, confermata
e rafforzata. Il filosofo si rispecchia nella convinzione creuzeriana
che alla domanda circa il senso del mito sia possibile rispondere
solo ponendo quella circa I'origine dei popoli.

Seguendo Creuzer, Schelling ritiene che il passato piti remoto
dell’'umanita vedesse quest’ultima formare un unico popolo, simile
per molti versi allo Urvolk indo-europeo del quale i padri della lin-
guistica comparata iniziavano a parlare in quegli anni per fornire
un supporto etnologico alle ipotesi aperte dallo studio del sanscri-
to e delle somiglianze di questo con le lingue europee.

Questa originaria comunita umana avrebbe parlato una sola
lingua e professato una sola religione: la mitologia, con la sua teo-
ria di déi, viene dunque interpretata come un «monoteismo dissol-
to». La ricerca sul mito si sposa cosi alla ricerca sull’origine delle

WIbid., p. 67.



Verso Eleus: 381

differenze linguistiche ed etniche, e si trasforma nel percorso a ri-
troso verso la ricostruzione di un evento, evidentemente lontanissi-
mo nel tempo, che avrebbe spezzato violentemente quell originaria
unita di lingua e religione dei nostri piti antichi progenitori.

In questo modo si esaurisce la discussione sui fondamenti te-
orici e metodologici della filosofia della mitologia, e si entra nel
contenuto vero e proprio della stessa.

LA MITOLOGIA COME PROCESSO TEOGONICO:
LE LEZIONI SULLA FILOSOFIA DELLA RIVELAZIONE

Lo sguardo pit profondo con il quale Schelling indaga il mito
¢ anche il suo ultimo sguardo sul pensiero. Lesposizione delle le-
zioni sulla filosofia della Rivelazione, che il filosofo inizid a tenere a
Berlino a partire dal 1841, chiude e completa il lungo arco specu-
lativo del Nostro. Ed anche se la messe pit consistente di materiale
mitologico € ovviamente discussa nelle contemporanee lezioni sul-
la filosofia della Mitologia'?, ¢ in quelle sulla Rivelazione che devesi
cercare la spiegazione speculativa dello stesso.

Il motivo di questa apparente contraddizione consiste nel fatto
che, per Schelling, I'intero processo mitologico da un lato affon-
da le sue radici in qualcosa di pit antico della mitologia stessa e
dall’altro riceve il suo senso solo alla luce di quella stessa Rivelazio-
ne che, storicamente, gli & posteriore.

La comune intelaiatura di quest’ultima fase del pensiero schel-
linghiano ¢ pero data dalla cosiddetta dottrina delle potenze, che
trova puntuale espressione fra la decima e la tredicesima lezione
della filosofia della Rivelazione.

La piena coscienza di Dio in quanto Spirito & cio che ha luo-
go nella creazione dell’womzo originario (Urmensch), che Schelling
definisce anche “dio divenuto”, in quanto egli ¢ custode e testi-
mone del conseguito equilibrio delle potenze divine. Ma I'uomo,

2Cf. EW]. Schelling, Filosofia della Mitologia, a cura di L. Procesi, Mursia,
Milano 1992.



382 Francesco Forlin

inspiegabilmente, decide di rimettere in discussione tale equilibrio
rendendosi in questo modo responsabile di una drammatica lace-
razione, resa possibile proprio da quella tensione extradivina nella
quale, con la Creazione, Dio non si ¢ limitato a lasciare esistere
qualcosa di altro da Sé, ma ha creato un Qualcuno che, in quanto
dio divenuto, fosse in grado di disporre della Creazione stessa.

Lerrore con il quale 'uomo decide di disporre malamente di
questa sua facolta ¢ direttamente alla base della sua caduta, la quale
produce due effetti principali. Da un lato essa, sciogliendo I'equi-
librio iniziale, rimette in moto le potenze cosmiche. In secondo
luogo, tale scioglimento distrugge 1’originario rapporto dell’'uomo
con il suo creatore disperdendo la coscienza religiosa umana nei
mille rivoli dell'idolatria in cui ad essere onorate sono le singole
potenze, ormai non pit guardate a partire del loro equilibrio in
Dio, ma in quanto déi molteplici. Cosi Schelling sviluppa I'idea,
gia presente nell’ [ntroduzione storico-critica, di una precedenza del
monoteismo sul politeismo, ancorando la nascita di quest’ultimo
ad un evento dalle conseguenze inimmaginabili che viene di volta
in volta definito come caduta originaria (Urfall), Babele, o pit sem-
plicemente come [’evento.

Ma rispetto a quanto presente nell’ Introduzione, ora Schelling
ha chiaro non solo quale sia la causa della mitologia, ma anche
quali ne siano gli autentici attori:

il processo che inizia nella coscienza con la tensione ¢
certo un processo teogonico, ma nello stesso tempo & un
processo del tutto extradivino, ancora soltanto naturale,
nel quale anche le potenze si comportano soltanto come
potenze naturali; ¢ il processo che noi gia conosciamo
come proprio del Paganesimo o della Mitologia®.

Nel corso dell’intero processo mitologico la coscienza uma-
na ¢, per cosi dire, soggiogata dalle tre potenze divine, le quali
si mostrano ad essa come forze cosmiche tanto benevole quanto
malevole nei suoi confronti, ma in ogni caso tali da izzporre la loro

BEW.]. Schelling, Fzlosofia della Rivelazione, a cura di A. Bausola, Rusconi,
Milano 1997, p. 615.



Verso Eleusi 383

presenza secondo una modalita che esclude a priori la possibilita
di un rapporto libero fra I'uomo ed il divino. Per questo motivo,
anche se le tappe mitologiche si rivelano all’interno della coscienza
umana, esse rappresentano allo stesso tempo i momenti di un mo-
vimento teogonico, oggetto del quale ¢ il lungo e faticoso rztorno
nel mondo del vero Dio".

A partire dall’antichissimo culto della volta celeste (I'Urano
della Teogonia esiodea) diffuso in Persia e Cina, ed attraverso le
varie espressioni religiose alla base della cultura babilonese, araba
e fenicia, Schelling passa a trattare direttamente quelle che, solo,
hanno diritto ad essere chiamate #zitologie vere e proprie —'egizia,
I'indiana e la greca — poiché solo in esse tutte e tre le potenze si
mostrano pienamente deste.

In ciascuna mitologia ogni potenza si manifesta alla coscienza
umana secondo una modalita che risulta comprensibile alla luce
delle relazioni fra le potenze che Schelling ha precedentemente in-
dagato nella Potenzenlebre: in effetti potremmo intendere le figure
mitologiche come cid ch’é contenuto nei “contenitori” rappresen-
tati dalle potenze.

All’interno di questo discorso le rappresentazioni mitologiche
rivelano quattro costanti. Nell’ordine, non mancano mai: un dio
che per primo afferma la propria sovranita astratta, preludio e pre-
messa di un suo superamento (la prima potenza in senso stretto);
un dio tirannico che pretende di bloccare il processo usurpando
per sé la sovranita ed il culto della coscienza (la prima potenza
pervertita, cid che sarebbe fatto per costituire il fondamento e pre-
tende invece di passare all’atto); un dio amico dell’'uomo che sorge
per consentire il passaggio alla terza potenza (la seconda potenza);
un dio che ristabilisce ’equilibrio (la terza potenza, cio¢ lo Spirito
restaurato).

E cosi come le mitologie propriamente dette fanno la loro
comparsa in eta piu avanzata rispetto a quella delle prime forme
politeistiche, allo stesso modo ¢ alla mitologia piti giovane, vale
a dire la greca, che spetta il compito di pronunziare quell’ultima
parola dalla quale dipende il senso dell’intero Politeismo.

YCK. L. Procesi, La genesi della coscienza nella filosofia della mitologia di
Schelling, Mursia, Milano 1990.



384 Francesco Forlin

CONCLUSIONE. AD ELEUSI

Schelling riteneva che la mitologia greca fosse “speciale” non
solo in virtt della sua relativa vicinanza cronologica, ma soprattut-
to per un altro motivo. Essa, infatti, avrebbe custodito un segreto,
celato nella ritualita dei Misteri orfici di Eleusi: la fine del Poli-
teismo e I'annuncio del Monoteismo rivelato. Questa, per Schel-
ling, la ragione dell’obbligo al silenzio imposto a tutti gli “iniziati”,
addirittura con la minaccia della morte: nei Misteri la civilta gre-
ca faceva esperienza della propria morte imminente e riceveva la
conoscenza del fatto che presto un nuovo paradigma religioso e
culturale I'avrebbe soppiantata.

Tale suggestiva tesi viene argomentata dal filosofo mediante
una osservazione preliminare, secondo la quale 'Orfismo rappre-
senterebbe la perfetta e definitiva incarnazione dell’elemento anti-
mitologico agli occhi della coscienza ellenica.

Orfeo stesso, pitt che un uomo, indicherebbe un principio,
il principio di un uomo greco nuovo, diverso. Schelling cita quel
che dice Orazio di Orfeo, cioe che «egli allontano gli uomini che
vivevano nelle selve dai cibi sanguinosi e dalla brama di uccidere».
L'intera coscienza greca si colloca fra i due giganteschi profili di
Omero ed Orfeo: entrambi, pitt che uomini storicamente esisti-
ti, assurgono al rango di manifestazioni spirituali. E come Omero
rappresenta il primo sorgere dell’'uomo greco, che inizia a chiama-
re i propri deéi per nome, cosi Orfeo instaura la legge dell’animo
gentile, nel quale si consuma il transito dell’'umanita greca ad un
livello pitr alto di essere. Questo piano di rinnovata consapevolezza
si esprime nella possibilita di un rapporto finalmente /zbero con il
divino, il che rende effettivamente possibile, per la prima volta,
I'instaurazione di una religione vera e propria, intesa come relazio-
ne personale e fiduciaria fra il fedele e Dio. Il contenuto dei Misteri
era dunque il seguente:

I fatti dei misteri dovevano ricordare quelle circostanze
precedenti che erano superate appunto nella coscienza
greca come tale, per cosi dire quel cupo, greve sogno nel
quale era stata immersa la precedente umanita orientale,



Verso Eleusi 385

quello stato di lotta dolorosa tra coscienza ed incoscien-
za, nel quale selvagge fantasie, nascite irregolari, figure
informi, come sorgenti da un mostruoso passato, attra-
versano la coscienza spaventandola®.

Da questo turbamento, provocato nell’iniziando dalle imma-
gini e dai suoni alla visione ed all’ascolto dei quali era sottoposto, si
passava in seguito all’entusiasmo (uwavia) indotto dalla consapevo-
lezza che I'introiezione della sofferenza patita dall’'umanita ne an-
nunciava il superamento, nella consapevolezza del quale sarebbe
consistita I'iniziazione vera e propria.

Nella figura e nel culto reso a Dioniso, ed in particolare a
Dioniso-Jacco riguardato come terza manifestazione del dio dopo
quella ebbra di Dioniso-Bacco e quella ferina di Dioniso-Zagreo,
I'uomo greco poteva infine onorare quella seconda potenza che nel
corso del Politeismo aveva preso la forma del dio amico dell'uomo
e sofferente, che deve patire per riguadagnare la propria regalita.

Cosi facendo la grecita portava al punto di lacerazione I’espe-
rienza storica e spirituale del Paganesimo, inestricabilmente legata
a quella del Politeismo, compiendo il suo destino di “linea di con-
fine” fra Mitologia e Rivelazione e scorgendo, proprio in Dioniso
ed in Orfeo, I'ultima manifestazione di quel principio che stava
per entrare personalmente nella storia del mondo, nella carne e nel
sangue di Nostro Signore.

SUMMARY

The study of myths was present in the whole of Schelling’s spec-
ulative work. During the development of his philosophy, from his
early work to the final Berlin lessons, we see Schelling putting his
Enlightenment background behind hin in order to embrace the idea
that myths have to be explained in reference to oneself. His work on

5 Ibid., p. 741.



386 Francesco Forlin

myths became increasingly interwoven with the search for the sacred
and became one of the cornerstones for his comparison between Pa-
ganism and Christianity, and part of an approach that was to influ-
ence many later Western studies.



