
Nuova Umanità
XXXIII (2011/3) 195, pp. 371-386

VERSO ELEUSI. 
Note di introduzione alla filosofia del mito in F.W.J. Schelling

Francesco Forlin

Introduzione: la verità del mito

È stato autorevolmente detto e sostenuto che l’arco specula-
tivo schellinghiano – che si estende lungo più di cinquant’anni di 
storia del pensiero – inizia e si conclude nel segno del mito. Riper-
correre fedelmente tale itinerario implicherebbe pertanto in primo 
luogo la ricostruzione puntuale del complesso scenario di storia 
della cultura e della filosofia che gli fa da sfondo, ed in secondo 
luogo il confronto con la sterminata letteratura critica scientifica 
già esistente sull’argomento.

Entrambi i compiti esulano decisamente dalle finalità dello 
studio presente. Le pagine che seguono vogliono piuttosto condur-
re il lettore per mano verso una prima esplorazione di questo per-
corso, del quale verranno presi in esame solo gli snodi essenziali, 
nella convinzione che a partire dalla loro comprensione debba ine-
vitabilmente prendere le mosse ogni ulteriore traversata in quell’o-
ceano sconfinato ed affascinante che è la schellinghiana filosofia del 
mito.

La prima testimonianza dell’interesse schellinghiano per il 
mito è il saggio Sui miti. Le saghe storiche ed i filosofemi del mondo 
antichissimo1, redatto dal diciottenne filosofo nel 1793.

1 Cf. F.W.J. Schelling, Sui miti. Le saghe storiche ed i filosofemi del mondo an-
tichissimo, a cura di F. Forlin, Mimesis, Milano 2009.

NU_195.indd   371 13/09/11   17.25



372 Francesco Forlin

Attraverso una quasi piena accettazione delle lezioni del filo-
logo C.G. Heyne e di Herder, Schelling perviene ad interessarsi al 
mito nell’ambito degli studi cui stava attendendo allo Stift di Tu-
binga, sulla scia del recupero della tematica mitica in atto nel tardo 
Illuminismo tedesco. Ma al di là dell’iniziale interessamento per il 
mito quale via d’accesso privilegiata alla conoscenza dei popoli an-
tichi, si evidenzia, dapprima in modo quasi impercettibile, l’atten-
zione che Schelling dedica al mito quale strumento di educazione 
e luogo di legittimazione delle istituzioni umane.

Il documento più importante ed insieme più enigmatico di que-
sta linea di approfondimento del problema è il notissimo System-
programm2, vergato nel 1796 o nel 1797 dalla mano di Hegel ma 
forse sotto dettatura od a seguito della ricopiatura di un perduto 
scritto di Hölderlin o dello stesso Schelling.

Al centro del frammento si trova l’esigenza di dare vita ad una 
Mythologie der Vernunft ����������������������������������������mediante la quale conseguire quella sin-
tesi di verità e bellezza destinata ad essere la pietra angolare della 
nuova età dello spirito.

L’idea di fondo esprime in nuce tanto il cuore del nascituro 
idealismo filosofico tedesco, del quale Hegel e Schelling saranno 
fondatori e protagonisti, quanto elementi decisivi dell’estetica pro-
pria al primo Romanticismo, che proprio in quegli anni stava pren-
dendo forma grazie ad un manipolo di geni che la Provvidenza 
aveva voluto far incontrare nella città di Jena.

Il mito come simbolo: la Filosofia dell’Arte

Ed è proprio a Jena che ritroviamo Schelling, allorché ebbe 
modo di occupare, grazie all’interessamento di Goethe, la catte-
dra liberatasi dopo l’allontanamento di Fichte dall’insegnamento a 
motivo della polemica sul suo presunto ateismo.

2 Cf. G.W.F. Hegel (?) - F.W.J. Schelling (?) - F. Hölderlin (?), Il più anti-
co programma di sistema dell’Idealismo tedesco, a cura di L. Amoroso, ETS, Pisa 
2007.

NU_195.indd   372 13/09/11   17.25



373Verso Eleusi

Nella Filosofia dell’Arte (1803) Schelling sviluppa un approc-
cio al mito per lui decisamente nuovo, grazie al quale il filosofo 
prende definitivamente congedo dal retaggio illuministico degli 
anni tubinghesi. 

La lettura della Dottrina della Scienza di Fichte aveva infatti 
sortito l’effetto di convertire una volta per sempre Schelling alla 
causa dell’idealismo. Esauritasi, però, una fase iniziale di rigoro-
sa “obbedienza fichtiana”, il giovane filosofo prese ben presto ad 
esplorare la questione battendo vie nuove.

Egli prese a declinare la critica fichtiana al realismo dandole 
una impronta che si lasciava alle spalle ogni legame con il trascen-
dentalismo kantiano, sviluppandola nel senso dell’Assoluto come 
identità indifferente. Quello che Schelling descrive nella Filosofia 
dell’Arte come il piano di realtà degli dèi è evidentemente il piano 
di realtà proprio all’Assoluto, qui inteso come presenza tanto più 
reale in quanto possibile, vale a dire non necessitata da altro che 
da se stessa ossia, per l’appunto, sciolta da ogni vincolo, ab-soluta. 

Da questo punto di vista, spiega Schelling, gli dèi non solo 
non possono in alcun modo essere intesi come metafore di valori 
morali o personificazioni di virtù civili, ma debbono anzi esser po-
sti alla base della visione del mondo dei popoli antichi, per i quali 
essi erano «più reali di ogni realtà»3.

La definizione schellinghiana della mitologia come «materia 
di ogni arte» (Stoff jeder Kunst) implica la riconsiderazione ab imis 
della questione del mito, che da narrazione archetipica e nomo-
poietica si trasforma in rappresentazione dell’universo nella sua 
verità più alta, nella sua forma assoluta, abitata da dèi dotati di 
realtà superiore a quella degli uomini appunto in virtù della loro 
assolutezza. 

Proprio per questo il mito non è più semplice immagine (Bild), 
ma simbolo (Sinnbild). La parola tedesca Sinnbild è così pregnante 
che lo stesso filososo si sofferma sulla sua forza. Essa esprime la 

3 F.W.J. Schelling, Filosofia dell’Arte, a cura di A. Klein, Prismi, Napoli 1997, 
p. 94. Questa concezione schellinghiana innova in profondità la filosofia del mito 
romantica ed è direttamente alla base delle maggiori intuizioni con le quali Walter 
Otto avrebbe poi rilanciato lo studio del mito nel Novecento. Su questo punto cf. 
W. Otto, Gli dèi della Grecia, a cura di G. Moretti, Adelphi, Milano 2004.

NU_195.indd   373 13/09/11   17.25



374 Francesco Forlin

sintesi dei due termini Sinn (significato, senso) e Bild in modo più 
perspicuo rispetto al lemma di ascendenza latina Symbol, derivan-
te a sua volta dal verbo greco συν-βάλλειν = mettere insieme. Il 
simbolo è immagine fecondata dal significato, punto di tangenza 
fra universale e particolare nel quale ciascuno dei due risulta inse-
parabile ed indistinguibile al punto da coappartenersi reciproca-
mente in modo indissolubile – a differenza di ciò che invece acca-
de ad esempio nell’allegoria.

Il superamento del punto di vista presente nel saggio Sui miti 
si consuma in due momenti. 

In primo luogo, il filosofo osserva che il mito deve, conse-
guentemente a ciò che è stato appena detto, essere considerato 
unicamente in se stesso, lasciando dunque deliberatamente da par-
te tutte quelle

popolarissime spiegazioni storico-psicologiche della mi-
tologia, secondo le quali la sua origine andrebbe cercata 
negli sforzi compiuti da rozzi figli della natura di personi-
ficare e animare ogni cosa4.

Viene così accantonato il filone interpretativo che, da Heyne 
a Herder, poneva al centro dello studio mitologico quel Geist der 
Kindheit proprio all’umanità antica.

In secondo luogo Schelling osserva che

la mitologia non può essere opera né del singolo uomo né 
della stirpe o della specie, bensì unicamente della stirpe 
in quanto essa stessa è un individuo ed equivalente ad un 
singolo uomo5.

In questo modo Schelling risponde al plesso problematico 
più spinoso lasciato aperto dalla sua filosofia mitica giovanile, vale 
a dire la risposta alla domanda circa l’origine del mito fatta pro-
pria dal filosofo nel saggio Sui miti. La tesi, cioè, che alla base dei 
racconti mitici debba trovarsi l’invenzione di un denkender Weise 

4 Ibid., p. 111.
5 Ibid., p. 112.

NU_195.indd   374 13/09/11   17.25



375Verso Eleusi

nella duplice veste di filosofo alla ricerca di immagini in grado di 
tradurre in forma figurativa le sue speculazioni fisiche e cosmogo-
niche ed in quella di legislatore alla ricerca di un mito fondativo 
in grado di unificare la stirpe nel nome di un eroe eponimo. In 
entrambi i casi, come si vede, viene avvalorata l’idea del mito come 
invenzione. 

Schelling si avvede ora di quanto possa essere difficile, una 
volta ammesso che il singolo mito sia stato inventato per uno scopo 
o per l’altro, ricondurre tale invenzione ad un inventore determi-
nato nello spazio e nel tempo.

Veniamo dunque a quello che è forse il carattere distintivo 
della Filosofia dell’Arte. In essa, infatti, si danno convegno due fiu-
mi carsici della complessa filosofia del mito di Schelling. Dei due, 
uno esce in superficie, mentre l’altro prosegue a scorrere in pro-
fondità, affiorando solo di tanto in tanto ma lasciando comunque 
avvertire il suo rumore in lontananza. 

Il primo tema è quello del mito moderno, al centro dell’at-
tenzione di Schelling sin dagli anni del Systemprogramm. In quelle 
righe il progetto di edificare una nuova mitologia si sposava all’e-
sigenza di accompagnare l’umanità in una nuova età dello spirito e 
la distinzione fra mito antico e mito moderno era solo accennata e 
lasciata sullo sfondo.

La pubblicazione, da parte di F. Schlegel, del Discorso sulla 
poesia (1800) sortì l’effetto di chiarire le idee a Schelling, il quale 
scelse allora di mettere il suo genio filosofico al servizio dell’espli-
cazione e dell’approfondimento di quanto più o meno sistematica-
mente intuito dallo Schlegel6. A partire dalla Filosofia dell’Arte lo 
sguardo di Schelling sembra giungere più lontano di quello di F. 
Schlegel, al punto che la distinzione schellinghiana fra mito ed arte 
antica e mito ed arte moderna, basata sulla dimensione comunita-
ria della prima e su quella individuale della seconda, diviene a sua 
volta fonte decisiva di ispirazione del Corso di letteratura dramma-
tica pubblicato dall’altro Schlegel, August, nel 1809 e destinato a 
diventare uno dei più fortunati ed influenti manifesti dell’estetica 
romantica.

6 Circa il rapporto di F. Schlegel con Schelling e l’influenza del primo sul se-
condo cf. M. Cometa, Iduna. Mitologie della ragione, Novecento, Palermo 1984.

NU_195.indd   375 13/09/11   17.25



376 Francesco Forlin

Si può pertanto ben dire che dal punto di vista della ricer-
ca sul mito moderno la Filosofia dell’Arte rappresenti un punto 
d’arrivo.

Proprio per questo, però, tale fiume carsico, una volta uscito 
alla luce, perderà consistenza fino ad estinguersi.

Ed infatti non sarà al mito moderno che Schelling tornerà ad 
attingere nel momento in cui, nelle lezioni berlinesi, vorrà pronun-
ziare la sua ultima parola sul mito.

Egli sceglierà, invece, di attingere all’altro fiume sotterraneo, 
qui ancora appena percepibile: quello del mito come processo teo-
gonico.

Il primo passo di questo cammino è dato dalla centralità as-
sunta dalla mitologia come narrazione avente ad oggetto gli dèi. 
Tuttavia in questo caso essi rappresentano, come abbiamo visto, 
l’espressione simbolica della realtà nella sua assolutezza. 

Del pari, anche la riconduzione della mitologia alla comunità 
di spirito che ne canta la poesia ribadisce per Schelling la dimensio-
ne fondamentalmente antropocentrata del mito in quanto arte. Si 
badi bene: questo non vuol dire che la mitologia venga puramente 
creata dal poeta, giacché essa incarna, anzi, la realtà in sé nella sua 
forma più alta. Devesi nondimeno considerare come l’uomo resti 
all’interno di tale schema sempre attivo e mai ricettivo, vale a dire 
come sia esclusa a priori la possibilità che in tale poesia mitologica 
possa essere Qualcuno a parlare e l’uomo ad ascoltare. 

Nella messa in discussione di questo punto consiste la sfida 
successiva di fronte alla quale Schelling pone il proprio pensiero; 
in ciò, pertanto, consiste anche la necessità di procedere oltre il 
punto di vista di cui la Filosofia dell’Arte è espressione.

I fondamenti della Filosofia della Mitologia:  
l’Introduzione storico-critica

Dopo il trasferimento a Monaco nel 1806 e la redazione delle 
Ricerche filosofiche sull’essenza della libertà umana (1809) ������Schel-
ling����������������������������������������������������������������� entra in una lunga fase di travaglio speculativo, dovuta in mas-

NU_195.indd   376 13/09/11   17.25



377Verso Eleusi

sima parte alla fulminea ascesa dell’astro dell’antico sodale Hegel, 
trasformatosi, a partire dalla Vorrede della Fenomenologia dello 
Spirito (1807), in critico implacabile della schellinghiana filosofia 
dell’identità.

Questo stato di cose si tradusse nella scelta di non pubblicare 
più alcun testo filosofico. Tuttavia Schelling continuò incessante-
mente a redigere opere, nella maggior parte dei casi lezioni uni-
versitarie, nelle quali la sua elaborazione dei problemi appare in 
continua evoluzione.

Il primo ciclo di lezioni interamente dedicato alla mitologia 
data al 1821, vale a dire negli anni di docenza ad Erlangen. Da que-
sto momento, ed in particolar modo dopo il secondo trasferimento 
a Monaco nel 1827, la questione del mito diviene sempre più cen-
trale nel pensiero schellinghiano, fino a quando, chiamato nel 1841 
a prendere il posto del defunto Hegel a Berlino, Schelling dedica 
proprio al mito ed alla Rivelazione lo studio appassionato dei suoi 
ultimi anni di vita. 

All’interno dei vari corsi professati da Schelling a Monaco e 
Berlino fra il 1828 ed il 1845 l’Introduzione storico-critica alla Filo-
sofia della Mitologia occupa un posto speciale. Non solo essa con-
tiene indubbiamente il nucleo più antico delle riflessioni dedicate 
al mito dal filosofo negli anni successivi al 18097, ma si rivela anche 
estremamente preziosa ai fini della delineazione dei fondamenti 
metodologici della filosofia del mito di Schelling.

Scopo dichiarato dell’Introduzione è infatti la definizione dei 
caratteri di novità espressi dalla posizione schellinghiana mediante 
un confronto serrato con tutte le maggiori ermeneutiche mitiche 
del momento. Tale confronto viene portato avanti mediante la pro-
gressiva confutazione delle varie posizioni, così che la specificità 
e la necessità del punto di vista del filosofo possa emergere per 
via negationis. L’estremo rigore e l’elevato tasso di sistematicità 
– qualità tutt’altro che disprezzabili per chiunque abbia un po’ di 
pratica con la produzione schellinghiana –, unitamente alla ricca 
messe di riferimenti ad autori contemporanei più o meno noti, fan-

7 Cf. T. Griffero, Identità di essere e significato: la mitologia come processo teo-
gonico della coscienza, in F.W.J. Schelling, Filosofia della Mitologia. Introduzione 
storico-critica, a cura di T. Griffero, Guerini e Associati, Milano 1998, pp. 14-16.

NU_195.indd   377 13/09/11   17.25



378 Francesco Forlin

no dell’Introduzione storico-critica il testo chiave ai fini della cor-
retta comprensione e collocazione della riflessione schellinghiana 
sul mito. 

Le prime due spiegazioni del mito con le quali Schelling si 
misura sono quella poetica (il mito come frutto della pura fanta-
sia del mitografo) e quella allegorica (il mito come esposizione di 
verità razionali celate sotto forma materiale), entrambe giudicate 
insufficienti dal filosofo perché accomunate dal ritenere la mito-
logia qualcosa di inventato8: si giunge così alla pars construens del 
ragionamento schellinghiano.

L’asse portante della rinnovata ermeneutica mitica di Schel-
ling, di cui è possibile rintracciare alcune intuizioni già nella Fi-
losofia dell’Arte, è data dal convincimento che il mito debba rien-
trare in quel ristretto novero di realtà delle quali, semplicemente, 
l’uomo non può disporre.

Un altro membro di questo circolo esclusivo è per Schelling la 
lingua, che nessuna comunità umana può dare a se stessa9.

Questo accostamento rivela la profonda intimità che lega mito 
e linguaggio: entrambe sono qualità distintive e fondative dei po-
poli al punto che, così come nessuno sarebbe disposto a separare 
l’identità di una determinata comunità dalla lingua in cui questa 
esprime i propri pensieri e le proprie parole, poiché è anzi a partire 
dalla comune modalità comunicativa ed espressiva che un gruppo 
umano inizia ad esistere in quanto tale, allo stesso modo

non appena si sostiene che la mitologia greca nasca da 
o in seno a un popolo, già sempre si presuppone l’esi-
stenza autonoma di questo popolo, e quindi si ammet-
te, ad esempio, che gli Elleni o gli Egiziani fossero già 
Elleni ed Egiziani, prima di pervenire in una maniera o 
nell’altra alle loro rappresentazioni mitologiche. Ora io 
domando Loro: l’Elleno è ancora un Elleno, e un Egizia-

8 F.W.J. Schelling, Filosofia della Mitologia. Introduzione storico-critica, cit., 
pp. 90-121.

9 Cf. F.W.J. Schelling - J. Grimm, Sull’origine del linguaggio, a cura di G. Mo-
retti, Christian Marinotti Edizioni, Milano 2004.

NU_195.indd   378 13/09/11   17.25



379Verso Eleusi

no ancora un Egiziano, una volta che gli sottraggo la sua 
mitologia?10

La mitologia non si aggiunge ad una identità popolare già 
conseguita: essa la determina. Negli dèi di un popolo, nei loro at-
tributi, nel suo modo di onorarli, persino nei loro nomi si esprime 
la modalità con la quale quel popolo guarda se stesso ed il mondo 
che lo circonda: la mitologia di un popolo rappresenta la sua ve-
nuta al mondo, l’emersione della sua coscienza, la percezione pro-
fonda di ciò ch’esso stesso è e della sua specificità rispetto a tutto il 
resto. Esattamente ciò che può dirsi della sua lingua.

Ora, dal momento che nessuna comunità umana è dunque 
in grado di decidere come e quando iniziare ad essere ciò che è, 
Schelling introduce l’unica prospettiva dalla quale guardare tanto 
al linguaggio quanto al mito. Entrambi vengono non creati, ma 
ricevuti dall’uomo. Ciò equivale a porre sul tappeto la questione 
di quello che per il filosofo è l’unico possibile significato del mito, 
quel significato con il quale ed a partire dal quale gli stessi uomini 
antichi l’avevano d’altronde da sempre accolto. Stiamo parlando 
ovviamente del significato religioso.

Si ha qui la prima formulazione esplicita dell’interpretazione 
tautegorica del mito in cui consiste il lascito più originale e prezio-
so del pensiero schellinghiano:

non si può accettare né l’opinione per cui la mitologia 
non conterrebbe originariamente alcuna verità, né quel-
la per cui essa conterrebbe invero una verità originaria, 
ma non certo in quanto mitologia propriamente detta, e 
cioè specificamente in quanto dottrina e storia degli dèi. 
L’eliminazione di queste due prospettive comporta auto-
maticamente la dimostrazione di un terzo punto di vista 
e della sua necessità: la mitologia era considerata verità 
proprio in quanto mitologia, il che equivale ad affermare 
che la mitologia era intesa originariamente nel senso di 

10 F.W.J. Schelling, Filosofia della Mitologia. Introduzione storico-critica, cit., 
p. 149.

NU_195.indd   379 13/09/11   17.25



380 Francesco Forlin

una dottrina e storia degli dèi, che fin da principio essa 
aveva cioè un significato religioso11.

Il mito è vero in quanto mito: questa la grande scoperta di 
Schelling. Ma se Schelling ha il merito di avere messo questa intui-
zione al servizio della fondazione di una nuova filosofia del mito, 
va osservato come la paternità dell’intuizione stessa non gli ap-
partenga: è lo stesso filosofo a riconoscere il debito contratto nei 
confronti di F. Creuzer, scopritore e primo assertore del significato 
originariamente religioso del mito. Schelling apprezza il disegno di 
fondo della Simbolica di Creuzer, basato su un’analisi comparata 
delle mitologie dei popoli, e condivide l’idea di una progressione 
della civiltà da Est ad Ovest. Ma mentre in Creuzer questa idea 
si accompagna alla convinzione che l’Oriente sia, a motivo della 
vetustà delle sue culture, culla e custode della rivelazione divina 
all’opera nella storia, Schelling declina questo insegnamento alla 
luce della sua filosofia della storia idealistica, all’interno della qua-
le il progresso consiste non nell’allontanamento dall’origine, ma 
nel dispiegamento del vero. La posizione di primato tradizional-
mente tributata dalla cultura occidentale alla mitologia greca, la 
più “giovane” delle mitologie antiche, non viene pertanto messa 
in discussione da Schelling, ma anzi, come vedremo, confermata 
e rafforzata. Il filosofo si rispecchia nella convinzione creuzeriana 
che alla domanda circa il senso del mito sia possibile rispondere 
solo ponendo quella circa l’origine dei popoli. 

Seguendo Creuzer, Schelling ritiene che il passato più remoto 
dell’umanità vedesse quest’ultima formare un unico popolo, simile 
per molti versi allo Urvolk indo-europeo del quale i padri della lin-
guistica comparata iniziavano a parlare in quegli anni per fornire 
un supporto etnologico alle ipotesi aperte dallo studio del sanscri-
to e delle somiglianze di questo con le lingue europee.

Questa originaria comunità umana avrebbe parlato una sola 
lingua e professato una sola religione: la mitologia, con la sua teo-
ria di dèi, viene dunque interpretata come un «monoteismo dissol-
to». La ricerca sul mito si sposa così alla ricerca sull’origine delle 

11 Ibid., p. 67.

NU_195.indd   380 13/09/11   17.25



381Verso Eleusi

differenze linguistiche ed etniche, e si trasforma nel percorso a ri-
troso verso la ricostruzione di un evento, evidentemente lontanissi-
mo nel tempo, che avrebbe spezzato violentemente quell’originaria 
unità di lingua e religione dei nostri più antichi progenitori.

In questo modo si esaurisce la discussione sui fondamenti te-
orici e metodologici della filosofia della mitologia, e si entra nel 
contenuto vero e proprio della stessa.

La mitologia come processo teogonico:  
le lezioni sulla Filosofia della Rivelazione

Lo sguardo più profondo con il quale Schelling indaga il mito 
è anche il suo ultimo sguardo sul pensiero. L’esposizione delle le-
zioni sulla filosofia della Rivelazione, che il filosofo iniziò a tenere a 
Berlino a partire dal 1841, chiude e completa il lungo arco specu-
lativo del Nostro. Ed anche se la messe più consistente di materiale 
mitologico è ovviamente discussa nelle contemporanee lezioni sul-
la filosofia della Mitologia12, è in quelle sulla Rivelazione che devesi 
cercare la spiegazione speculativa dello stesso.

Il motivo di questa apparente contraddizione consiste nel fatto 
che, per Schelling, l’intero processo mitologico da un lato affon-
da le sue radici in qualcosa di più antico della mitologia stessa e 
dall’altro riceve il suo senso solo alla luce di quella stessa Rivelazio-
ne che, storicamente, gli è posteriore.

La comune intelaiatura di quest’ultima fase del pensiero schel-
linghiano è però data dalla cosiddetta dottrina delle potenze, che 
trova puntuale espressione fra la decima e la tredicesima lezione 
della filosofia della Rivelazione. 

La piena coscienza di Dio in quanto Spirito è ciò che ha luo-
go nella creazione dell’uomo originario (Urmensch), che Schelling 
definisce anche “dio divenuto”, in quanto egli è custode e testi-
mone del conseguito equilibrio delle potenze divine. Ma l’uomo, 

12 Cf. F.W.J. Schelling, Filosofia della Mitologia, a cura di L. Procesi, Mursia, 
Milano 1992.

NU_195.indd   381 13/09/11   17.25



382 Francesco Forlin

inspiegabilmente, decide di rimettere in discussione tale equilibrio 
rendendosi in questo modo responsabile di una drammatica lace-
razione, resa possibile proprio da quella tensione extradivina nella 
quale, con la Creazione, Dio non si è limitato a lasciare esistere 
qualcosa di altro da Sé, ma ha creato un Qualcuno che, in quanto 
dio divenuto, fosse in grado di disporre della Creazione stessa. 

L’errore con il quale l’uomo decide di disporre malamente di 
questa sua facoltà è direttamente alla base della sua caduta, la quale 
produce due effetti principali. Da un lato essa, sciogliendo l’equi-
librio iniziale, rimette in moto le potenze cosmiche. In secondo 
luogo, tale scioglimento distrugge l’originario rapporto dell’uomo 
con il suo creatore disperdendo la coscienza religiosa umana nei 
mille rivoli dell’idolatria in cui ad essere onorate sono le singole 
potenze, ormai non più guardate a partire del loro equilibrio in 
Dio, ma in quanto dèi molteplici. Così Schelling sviluppa l’idea, 
già presente nell’Introduzione storico-critica, di una precedenza del 
monoteismo sul politeismo, ancorando la nascita di quest’ultimo 
ad un evento dalle conseguenze inimmaginabili che viene di volta 
in volta definito come caduta originaria (Urfall), Babele, o più sem-
plicemente come l’evento. 

Ma rispetto a quanto presente nell’Introduzione, ora Schelling 
ha chiaro non solo quale sia la causa della mitologia, ma anche 
quali ne siano gli autentici attori:

il processo che inizia nella coscienza con la tensione è 
certo un processo teogonico, ma nello stesso tempo è un 
processo del tutto extradivino, ancora soltanto naturale, 
nel quale anche le potenze si comportano soltanto come 
potenze naturali; è il processo che noi già conosciamo 
come proprio del Paganesimo o della Mitologia13.

Nel corso dell’intero processo mitologico la coscienza uma-
na è, per così dire, soggiogata dalle tre potenze divine, le quali 
si  mostrano ad essa come forze cosmiche tanto benevole quanto 
malevole nei suoi confronti, ma in ogni caso tali da imporre la loro 

13 F.W.J. Schelling, Filosofia della Rivelazione, a cura di A. Bausola, Rusconi, 
Milano 1997, p. 615.

NU_195.indd   382 13/09/11   17.25



383Verso Eleusi

presenza secondo una modalità che esclude a priori la possibilità 
di un rapporto libero fra l’uomo ed il divino. Per questo motivo, 
anche se le tappe mitologiche si rivelano all’interno della coscienza 
umana, esse rappresentano allo stesso tempo i momenti di un mo-
vimento teogonico, oggetto del quale è il lungo e faticoso ritorno 
nel mondo del vero Dio14. 

A partire dall’antichissimo culto della volta celeste (l’Urano 
della Teogonia esiodea) diffuso in Persia e Cina, ed attraverso le 
varie espressioni religiose alla base della cultura babilonese, araba 
e fenicia, Schelling passa a trattare direttamente quelle che, solo, 
hanno diritto ad essere chiamate mitologie vere e proprie – l’egizia, 
l’indiana e la greca – poiché solo in esse tutte e tre le potenze si 
mostrano pienamente deste.

In ciascuna mitologia ogni potenza si manifesta alla coscienza 
umana secondo una modalità che risulta comprensibile alla luce 
delle relazioni fra le potenze che Schelling ha precedentemente in-
dagato nella Potenzenlehre: in effetti potremmo intendere le figure 
mitologiche come ciò ch’è contenuto nei “contenitori” rappresen-
tati dalle potenze. 

All’interno di questo discorso le rappresentazioni mitologiche 
rivelano quattro costanti. Nell’ordine, non mancano mai: un dio 
che per primo afferma la propria sovranità astratta, preludio e pre-
messa di un suo superamento (la prima potenza in senso stretto); 
un dio tirannico che pretende di bloccare il processo usurpando 
per sé la sovranità ed il culto della coscienza (la prima potenza 
pervertita, ciò che sarebbe fatto per costituire il fondamento e pre-
tende invece di passare all’atto); un dio amico dell’uomo che sorge 
per consentire il passaggio alla terza potenza (la seconda potenza); 
un dio che ristabilisce l’equilibrio (la terza potenza, cioè lo Spirito 
restaurato).

E così come le mitologie propriamente dette fanno la loro 
comparsa in età più avanzata rispetto a quella delle prime forme 
politeistiche, allo stesso modo è alla mitologia più giovane, vale 
a dire la greca, che spetta il compito di pronunziare quell’ultima 
parola dalla quale dipende il senso dell’intero Politeismo.

14 Cf. L. Procesi, La genesi della coscienza nella filosofia della mitologia di 
Schelling, Mursia, Milano 1990.

NU_195.indd   383 13/09/11   17.25



384 Francesco Forlin

Conclusione. Ad Eleusi

Schelling riteneva che la mitologia greca fosse “speciale” non 
solo in virtù della sua relativa vicinanza cronologica, ma soprattut-
to per un altro motivo. Essa, infatti, avrebbe custodito un segreto, 
celato nella ritualità dei Misteri orfici di Eleusi: la fine del Poli-
teismo e l’annuncio del Monoteismo rivelato. Questa, per Schel-
ling, la ragione dell’obbligo al silenzio imposto a tutti gli “iniziati”, 
addirittura con la minaccia della morte: nei Misteri la civiltà gre-
ca faceva esperienza della propria morte imminente e riceveva la 
conoscenza del fatto che presto un nuovo paradigma religioso e 
culturale l’avrebbe soppiantata.

Tale suggestiva tesi viene argomentata dal filosofo mediante 
una osservazione preliminare, secondo la quale l’Orfismo rappre-
senterebbe la perfetta e definitiva incarnazione dell’elemento anti-
mitologico agli occhi della coscienza ellenica.

Orfeo stesso, più che un uomo, indicherebbe un principio, 
il principio di un uomo greco nuovo, diverso. Schelling cita quel 
che dice Orazio di Orfeo, cioè che «egli allontanò gli uomini che 
vivevano nelle selve dai cibi sanguinosi e dalla brama di uccidere». 
L’intera coscienza greca si colloca fra i due giganteschi profili di 
Omero ed Orfeo: entrambi, più che uomini storicamente esisti-
ti, assurgono al rango di manifestazioni spirituali. E come Omero 
rappresenta il primo sorgere dell’uomo greco, che inizia a chiama-
re i propri dèi per nome, così Orfeo instaura la legge dell’animo 
gentile, nel quale si consuma il transito dell’umanità greca ad un 
livello più alto di essere. Questo piano di rinnovata consapevolezza 
si esprime nella possibilità di un rapporto finalmente libero con il 
divino, il che rende effettivamente possibile, per la prima volta, 
l’instaurazione di una religione vera e propria, intesa come relazio-
ne personale e fiduciaria fra il fedele e Dio. Il contenuto dei Misteri 
era dunque il seguente:

I fatti dei misteri dovevano ricordare quelle circostanze 
precedenti che erano superate appunto nella coscienza 
greca come tale, per così dire quel cupo, greve sogno nel 
quale era stata immersa la precedente umanità orientale, 

NU_195.indd   384 13/09/11   17.25



385Verso Eleusi

quello stato di lotta dolorosa tra coscienza ed incoscien-
za, nel quale selvagge fantasie, nascite irregolari, figure 
informi, come sorgenti da un mostruoso passato, attra-
versano la coscienza spaventandola15.

Da questo turbamento, provocato nell’iniziando dalle imma-
gini e dai suoni alla visione ed all’ascolto dei quali era sottoposto, si 
passava in seguito all’entusiasmo (μανία) indotto dalla consapevo-
lezza che l’introiezione della sofferenza patita dall’umanità ne an-
nunciava il superamento, nella consapevolezza del quale sarebbe 
consistita l’iniziazione vera e propria.

Nella figura e nel culto reso a Dioniso, ed in particolare a 
Dioniso-Jacco riguardato come terza manifestazione del dio dopo 
quella ebbra di Dioniso-Bacco e quella ferina di Dioniso-Zagreo, 
l’uomo greco poteva infine onorare quella seconda potenza che nel 
corso del Politeismo aveva preso la forma del dio amico dell’uomo 
e sofferente, che deve patire per riguadagnare la propria regalità.

Così facendo la grecità portava al punto di lacerazione l’espe-
rienza storica e spirituale del Paganesimo, inestricabilmente legata 
a quella del Politeismo, compiendo il suo destino di “linea di con-
fine” fra Mitologia e Rivelazione e scorgendo, proprio in Dioniso 
ed in Orfeo, l’ultima manifestazione di quel principio che stava 
per entrare personalmente nella storia del mondo, nella carne e nel 
sangue di Nostro Signore.

Summary

The study of myths was present in the whole of Schelling’s spec-
ulative work. During the development of his philosophy, from his 
early work to the final Berlin lessons, we see Schelling putting his 
Enlightenment background behind him in order to embrace the idea 
that myths have to be explained in reference to oneself. His work on 

15 Ibid., p. 741.

NU_195.indd   385 13/09/11   17.25



386 Francesco Forlin

myths became increasingly interwoven with the search for the sacred 
and became one of the cornerstones for his comparison between Pa-
ganism and Christianity, and part of an approach that was to influ-
ence many later Western studies.

NU_195.indd   386 13/09/11   17.25


