
SAGGI E RICERCHE 	 Nuova Umanità
	 XXXII (2010/3) 189, pp. 377-395

Un’improvvisa invenzione. 
La sociologia interroga la storia 

dei Focolari 1

Il generale Charles de Gaulle disse un giorno che per lui uno 
dei due eventi più importanti del XX secolo era stato il Concilio 
Vaticano II. L’uomo, cattolico convinto, era conosciuto per que-
sta sua capacità, assai rara, di avere uno sguardo che abbraccia 
problematiche continentali e a lunga gittata, su più generazioni. 
Non ho mai dimenticato questa osservazione, perché da ragazzo 
− avevo 9 anni − mi ricordo di aver visto alla televisione la ripresa 
della giornata d’apertura del Concilio e di averne ricevuto un’im-
pressione indelebile. Non potevo in quel momento prevedere che 
quell’evento avrebbe fatto da sfondo alle mie ricerche da sociolo-
go. Quale legame c’è tra un dottorato sui Focolari e il Concilio?

Il Concilio come contesto

C’è un legame diretto. Proprio pochi giorni prima dell’aper-
tura del Concilio, infatti, i Focolari ricevono i primi documenti 
relativi a una loro approvazione a livello di Chiesa universale, che 

1 Questo testo è la Lectio introduttiva alla discussione della tesi di dottorato 
dell’Autore La production sociale d’un charisme. Naissance et développement des 
Focolari. Analyse sociologique avvenuta il 15 gennaio 2010 presso la Pontificia 
Università San Tommaso di Roma. La ricerca è stata pubblicata col titolo: Tradi-
tion, Charisme et Prophétie dans le Mouvement International des Focolari (1943-
1965). Analyse sociologique, Nouvelle Cité, Paris 2010.

N.U. 189 v3.indd   377 7-07-2010   15:31:41



378 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

in realtà risaliva, come decisione, al 23 marzo 1962. Uno dei la-
vori per poter stendere questa tesi di dottorato è consistito nel 
prendere familiarità con la storia della Chiesa italiana nei primi 
sessant’anni del XX secolo. E, come succede spesso, ad un certo 
momento mi sono reso conto che qualcosa non quadrava tra le 
mie impressioni di prima e quello che leggevo e capivo. Questo 
Movimento dei Focolari era venuto troppo presto, non era “logi-
co” che fosse approvato prima del Concilio. Mi sembrava infatti 
che i Focolari diventassero comprensibili solo dopo il Concilio. 
Mi ero convinto, alla luce della storia, che, per il clima e la cultura 
pre-conciliare italiana, era una vera sorpresa che una nuova figura 
religiosa collettiva come i Focolari fosse stata riconosciuta prima.

Le novità, le realtà inaspettate sono il pane benedetto per il 
sociologo. Perché lo pensavo? Per un complesso di ragioni. Una, 
che si capisce facilmente, era questa: per esempio, il Movimento di 
Schönstatt, forse il primo a nascere tra i nuovi movimenti ecclesiali, 
era sorto già nel 1914, ed era stato approvato solo nella scia del 
Concilio, nel 1965, non prima. I Focolari, venendo una generazio-
ne dopo − nascono nel 1943 −, sono già approvati nel 1962. Mal-
grado questa approvazione, in paragone piuttosto “rapida”, rima-
nevo con l’impressione che la Chiesa, sia quale corpo sociale, che 
per sviluppo culturale, non fosse abbastanza preparata al coesistere 
di elementi nuovi ed elementi tradizionali così come sono presenti 
nei Focolari.

Il mio problema era questo: come mai si era potuta verificare 
questa approvazione prima del Concilio? Tale domanda di fon-
do mi sarebbe servita da guida nella mole di materiale che avevo 
messo insieme per l’indagine. E lavorandoci poi dentro, si scopre 
sempre che la risposta non è semplice: c’è bisogno di prendere in 
considerazione tanti parametri.

Per esempio, l’approvazione del 1962, come di norma, era 
provvisoria, “ad experimentum” per tre anni, e solo dopo tale las-
so di tempo avviene l’approvazione definitiva. Non solo, questa 
prima approvazione era di una natura un po’ particolare. L’analisi 
di essa rivelava che eravamo ancora ben lontani dal vedere appro-
vate tutte le intuizioni nuove che portava nel suo seno il Movi-
mento dei Focolari. Appariva quasi, quella che si approvava, una 

N.U. 189 v3.indd   378 7-07-2010   15:31:41



379Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

caricatura. Come mai, infatti, un’approvazione così parziale, cioè 
solo delle focolarine e dei focolarini consacrati a vita comune?

Una novità

D’altra parte, appena tre anni dopo, nell’approvazione de-
finitiva si fa quasi un salto su un altro pianeta. Il punto più di-
scusso all’interno del Vaticano, nel dossier dei Focolari, era la 
questione della leadership. Poteva un laico gestire una realtà che 
comprendeva anche sacerdoti e religiosi? E questione ultima, la 
più problematica di tutte: lo poteva fare “una laica”? Ormai già 
da anni la qualità della leadership spirituale e morale della fon-
datrice, Chiara Lubich, non era in discussione per i protagonisti 
ecclesiastici. Ma non era una cosa ben diversa per quanto riguar-
dava la gestione organizzativa? Perché anche di questo si tratta-
va ormai: non si poteva immaginare una donna che conducesse 
una realtà cosi complessa e inedita nella Chiesa cattolica. Nessuna 
suora dirigeva una realtà mista in quanto a generi, stati di vita, ge-
nerazioni. E qui si trattava addirittura di una non suora.

Solo un uomo, e per giunta sacerdote, si diceva, avrebbe avuto 
le qualità per gestire una cosa del genere, e la fondatrice avrebbe 
potuto sempre esercitare una sua leadership, ma solo dal punto di 
vista spirituale e morale! La soluzione si troverà un sabato mattina, 
radioso, alla fine di ottobre 1964: un colloquio tra Paolo VI e Chia-
ra Lubich mette fine ai dubbi e innova, cioè rompe con tradizioni 
secolari. Non solo sarà a capo di questa forma inedita di associazio-
ne ecclesiale un laico, ma addirittura una laica. Decisione che, fino 
al giorno prima, il collegio dei cardinali chiamato a formulare il suo 
parere, non osava o non voleva o non poteva considerare come rea-
listica. Ma Paolo VI sì, legittimando la sua audacia con l’argomento 
al quale non è possibile opporsi in fatto di religione: il carisma è 
vostro − disse in sostanza −, voi siete gli architetti.

Certo che per una decisione con implicazioni così grandi aiu-
tava assai il clima creato dal Concilio, ormai alla penultima sessione. 

N.U. 189 v3.indd   379 7-07-2010   15:31:41



380 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

La sociologia non pensa che le idee cadano dal cielo, possono cadere 
dal cielo, ma la congiuntura concreta − come dicono − e le circo-
stanze aiutano molto a plasmare la vita. Idee e contesto sono i due 
fattori che si coniugano per arrivare al risultato finale, e la storia dei 
Focolari non fa eccezione. Lo dirà a chiare lettere il card. Agostino 
Bea, quando incontra Chiara Lubich nei giorni successivi all’udienza 
decisiva: le cose sono andate molto più rapidamente di quello che si 
potesse prevedere, a causa − spiegava − di quello che il Concilio ha 
reso possibile. E lo poteva ben sapere lui, che era il “cardinale-pro-
tettore” del Movimento di Schönstatt, dato che solo mesi dopo Bea 
riuscirà a togliere le ultime riserve in Vaticano per farlo approvare, 
dopo 51 anni dalla sua fondazione. I 51 anni sono da mettere a con-
fronto con i 19 che ci sono voluti per i Focolari, e questo non aveva 
niente a che vedere con la realtà di Schönstatt, ma con il contesto 
cambiato. I Focolari hanno potuto approfittare appieno del clima 
del Concilio. Ma ripeto: l’enigma della prima e, se si vuole, ancora 
assai parziale approvazione come si spiega prima del Concilio?

Il ’900 e la religione

Uno dei massimi autori contemporanei nel panorama del mio 
campo – la sociologia delle religioni – J. Beckford, scrisse che il XX 
secolo ha avuto la propria parte di innovazioni nel mondo religio-
so 2. Certo, ci furono elementi di continuità nelle credenze e nelle 
pratiche religiose, ma anche cambiamenti organici, dapprima lenti, 
poi delle vere e proprie irruzioni d’innovazione forti ed originali.

Tra queste irruzioni è da citare la nascita, nel ventesimo seco-
lo, di quelli che si chiamano ora i nuovi movimenti religiosi intra-
ecclesiali, e questo a partire dal 1914.

Sullo sfondo della crisi del religioso istituzionale europeo, 
questi costituiscono segni di una nuova mobilitazione inscritta 

2 Cf. J.A. Beckford, Social Theory and Religion, Cambridge University 
Press, Cambridge 2003, p. 1.

N.U. 189 v3.indd   380 7-07-2010   15:31:41



381Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

nelle forme originali della socializzazione religiosa: tentativi di ri-
credibilizzazione effettuati sul modo associativo, dirà Jean Bau-
bérot 3; e Jean Séguy parlerà delle società odierne, capaci non solo 
di distruggere, ma anche di produrre nel campo religioso 4.

Certo, a livello macro, cioè della società tutt’intera, con Karel 
Dobbelaere dobbiamo convenire sulla presenza di un processo 
dove da secoli la religione non è più il fattore che integra gli altri 
sottosistemi, almeno in Occidente. Ma a un livello meso, il livello 
dei sottosistemi, e dunque nel nostro caso quello della religione e 
perciò delle Chiese, esistono queste nuove mobilitazioni religiose 
anche nel seno del mondo cattolico 5.

Il Movimento dei Focolari è tra i più anziani movimenti di 
questo tipo all’interno del mondo cattolico e, si accetta comu-
nemente, anche uno dei più diffusi. Quando si tratta, per un so-
ciologo, di cogliere questi fenomeni che fanno irruzione, si può, 
con l’italiano Enzo Pace, metterne in luce le dinamiche esterne 
ed interne. Ma certamente bisogna partire dal fatto che nessuna 
condizione strutturale in sé è capace di influire se prima i soggetti 
sociali, con la loro storia alquanto singolare, non decidono di fare 
qualcosa. Si deve dunque dire che senza Silvia − Chiara − Lubich 
non avremmo mai sentito parlare di un Movimento dei Focolari. 
La storia non si fa senza le persone.

I Focolari, nati dall’iniziativa di Chiara Lubich nel dicembre 
1943 a Trento, sorgono, come si dice oggi, non per iniziativa dall’alto 
(dall’istituzione), ma dal basso, nel popolo cristiano. Da una specie 
di conversione ad una vita più evangelica che sboccia su una pratica 
comunitaria sotto l’impulso della giovane che trascina le prime e poi 
i primi compagni in quest’avventura di un vivere il Vangelo senza se 
né ma. Un’avventura sulle orme di Gesù, ma nel cuore del mondo 

3 In V. Zuber (ed.), Un objet de science, le catholicisme. Réflexions autour de 
l’oeuvre d’Emile Poulat, Bayard, Paris 2001, p. 110.

4 J. Séguy, L’insaisissable mouvement religieux, in J.-P. Rouleau - J. Zylberberg 
(edd.), Les Mouvements religieux aujourd’hui, Bellarmin (Université Laval - Les 
cahiers de recherches en sciences de la religion, 5), Québec 1984, pp. 327-347. 
Cit. p. 340.

5 Cf. K. Dobbelaere, Secularization: an analysis at three levels, Presses Inter-
nationales Européennes-P. Lang, Brussels 2002.

N.U. 189 v3.indd   381 7-07-2010   15:31:41



382 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

cattolico, per il quale costituisce presto un richiamo ad esigenze as-
sopite e che sarà vissuto da non pochi nei primi decenni come una 
specie di protesta implicita più che esplicita nei confronti del cattoli-
cesimo dell’ambiente nel quale vivono. Se si vuole, una contestazio-
ne pratica, non ideologica, nei fatti più che nelle parole, non voluta 
dai protagonisti, ma interpretata così da chi ne diffidava, come una 
protesta contro la mediocrità del vissuto cristiano dell’epoca.

L’integrazione, non sempre liscia, di questa improvvisa “in-
venzione” che sono i Focolari avrà una storia appassionante e, per 
un tempo almeno, alquanto movimentata, che spiega più l’am-
biente italiano ed ecclesiale entro il quale nasce, che i Focolari 
stessi. Un mondo capace di suscitare i Focolari, e anche nume-
rosi, che però fa poi fatica a prendere coscienza della portata di 
quello che ha preso vita nel suo seno.

È di Emile Poulat, uno dei più insigni studiosi francesi di so-
ciologia del cattolicesimo, una frase a proposito del dossier dei 
preti-operai, che mi sembra riassumere la situazione di partenza 
anche dei Focolari: «Su un terreno preparato a lungo, paziente-
mente lavorato, ma non in vista di loro, essi fanno l’effetto di una 
improvvisa invenzione» 6. Da tanti anni la Chiesa italiana preparava 
i laici ad una vita militante. Mi ha fatto impressione lo stesso Poulat 
quando mi ha detto che per lui la militanza dei laici cattolici, partita 
nell’800 con l’Azione Cattolica, era la prima grande invenzione nel 
cristianesimo dopo il monachesimo, cioè ben sedici secoli fa. Ed 
ecco che spuntano questi focolarini, che costituiscono uno sviluppo 
non minore, e assai diversificato, di questa militanza dei laici, alme-
no paragonata alla militanza dell’Azione Cattolica; spuntano fuori, 
all’insaputa di tutti, con caratteristiche non previste dai vertici del 
mondo cattolico italiano nel loro progetto per i laici.

Come si giocherà poi la partita? Come entra un tale nuovo 
attore religioso? Come si farà accettare? Proprio questo fa parte 
dell’indagine sociologica che ho condotto sullo sviluppo dei Fo-
colari tra il 1943 e il 1965, anno in cui, come già ricordato, papa 
Paolo VI ha approvato definitivamente i Focolari, nel clima di 
generale rinnovamento del Concilio Vaticano II.

6 E. Poulat, Les prêtres-ouvriers. Naissance et fin, Cerf, Paris 1999, p. 35.

N.U. 189 v3.indd   382 7-07-2010   15:31:41



383Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

Come ho cercato di condurre questa indagine? Salta subi-
to alla mente di qualsiasi sociologo il riferimento a Max Weber 
e alla sua analisi sulla figura del portatore di un carisma 7. Si 
poteva adottare questo concetto per far venire fuori quel che 
sembrava, in ogni modo, una realtà assai innovativa nella Chiesa 
dell’epoca? Subito mi si presentavano le domande di metodo-
logia: «Sei sicuro che per il sociologo questa sia davvero una 
iniziativa innovatrice, o forse si tratta solo di un riproporsi del 
cattolicesimo dell’epoca con qualche lieve tratto che può por-
tare l’osservatore superficiale a crederla una reale novità?». A 
questo riguardo, il prof. Dobbelaere mi consigliava di adotta-
re l’approccio popperiano della “falsificazione dell’ipotesi”. Ho 
cercato di seguire il suggerimento e per lungo tempo ho lavora-
to con l’idea che l’ipotesi di base potesse essere questa: i Foco-
lari erano una normale espressione del cattolicesimo italiano che 
maturava, attraverso di loro, una lieve e spontanea evoluzione 
del sentire e praticare la religione tradizionale.

Ma la discussione metodologica di tanti autori (tra cui G. 
Bajoit) sull’impossibilità di praticare fino in fondo la confuta-
zione popperiana mi fece guardare con più attenzione alle pos-
sibilità che offriva l’approccio di Max Weber. Weber non solo 
accettava una certa passione pre-scientifica come punto di par-
tenza, il che era per il mio caso una cosa rassicurante, ma per 
di più il suo utilizzo del metodo dei tipi ideali permetteva un 
impiego del materiale raccolto molto più raffinato di quello che 
mi ero aspettato. Il problema di fondo è che, se si pensa che i 
Focolari siano innovatori, si troveranno, probabilmente, sempre 
degli elementi a conferma. E, se si cercano elementi di semplice 
riproduzione, si riscontreranno pure. La vita è sempre un misto 
di nuovo e vecchio. Solo l’analisi poteva forse far venire fuori 
l’intreccio reale e da quale parte pende l’ago della bilancia! La 
realtà era sicuramente complessa, come coglierla nella sua inte-
rezza, almeno entro le possibilità di un’indagine come questa?

7 Cf. M. Weber, Il potere carismatico, in Economia e società, Parte prima, III, 
IV, Edizioni di Comunità, Milano 1995, vol. I, pp. 238-242; Il profeta, in ibid., 
Parte seconda, V, vol. II, pp. 139-150.

N.U. 189 v3.indd   383 7-07-2010   15:31:41



384 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

L’approccio di Weber

La soluzione mi veniva leggendo un articolo di uno degli in-
terpreti più autorevoli di Weber nel campo della sociologia delle 
religioni, il defunto Jean Séguy 8. Egli ricordava che un idealtipo è 
una costruzione intellettuale attorno ad un concetto, una costru-
zione che di per sé non si riscontra mai nella vita reale, ma questi 
concetti aiutano a non perdere la strada nella problematica che si 
vuole analizzare. Nelle ricerche sociologiche, più ancora che fissa-
re la foto di una situazione, si cerca di indovinare una dinamica, 
un processo, e lo si coglie allora non con uno, ma con due idealti-
pi che sono concettualmente opposti e che, insieme, racchiudono 
tutta la problematica che si vuole esaminare.

L’esempio famoso di Weber − nel campo religioso s’intende − 
è quello della tensione tra l’idealtipo del sacerdote e la figura del 
profeta. Il sacerdote è per Weber legato a pratiche di tipo magico-
rituale, riproduce la religione esistente ed è essenzialmente orienta-
to alla tradizione. Il profeta invece, normalmente un laico, porta il 
nuovo e poggia la religione sull’agire etico, garantendo alla religio-
ne l’evoluzione dinamica. Per Weber la vita religiosa nella storia si 
potrebbe cogliere nella tensione tra i due tipi. I due idealtipi ma-
nifestano il quadro più ampio delle convinzioni di Weber secondo 
cui, in società tradizionali, il rinnovamento politico, religioso o di 
altro tipo, avviene attraverso figure portatrici di un carisma, di un 
dono stra-ordinario del quale, in religione, il profeta è l’espressione. 
Per Weber, ad esempio, Gesù rappresenta la figura per eccellenza 
del profeta, talmente innovatrice da instaurare una nuova religione.

Chiara Lubich non faceva come Gesù, non era fondatrice di 
una religione, anche se in qualche modo “inventava” i Focola-
ri, cioè una cosa venuta su dal niente, e dunque, a prima vista, 
un’innovazione. Si situerà infatti sempre all’interno dalla Chiesa 
cattolica. Ma è proprio lì che mi aspettava la sorpresa. J. Séguy 
applicava proprio questa prospettiva sociologica allo studio del-

8 J. Séguy, Charisme, sacerdoce, fondation: autour de L.G. de Montfort, in 
«Social Compass», 1982a, pp. 5-24.

N.U. 189 v3.indd   384 7-07-2010   15:31:41



385Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

la figura di un sacerdote di tre secoli fa, fondatore di un ordine 
religioso. Si tratta di Grignion de Montfort, fondatore appunto 
dei montfortiani. Certo, neanche lui imitava Gesù fondando una 
nuova religione. Poteva allora essere trattato sulla base dell’ideal-
tipo del profeta carismatico?

Ed ecco aprirsi la ricchezza dell’approccio idealtipico. Né Gri-
gnion de Montfort (sacerdote) né, tantomeno, Chiara Lubich (don-
na e laica) − immaginando una linea continua che parte dall’ideal-
tipo del sacerdote e che va al suo contrario, il portatore di carisma 
profetico − superano il valico dove il sacerdote si muta in profeta. 
Ambedue si situano dalla parte del sacerdote e quindi dalla parte 
della tradizione. Ma l’idealtipo non pretende mai di affermare: que-
sto è sacerdote, questo è profeta. Semplicemente permette, nella 
realtà della vita, di dire che con quel tratto e quell’altro manifesta-
tosi in uno o in un altro momento, quella figura religiosa concreta 
si avvicina più o meno al tipo ideale, per esempio del profeta. Cioè 
permette di dire che, pur stando dalla parte del sacerdote, figure 
come Montfort o Chiara Lubich mostrano anche tratti del profe-
ta. Questa elasticità dell’approccio idealtipico permette dunque di 
apportare delle sfumature che invece l’approccio di matrice pop-
periana non mi sembrava poter offrire. Nel caso di Montfort, la 
dimostrazione di Séguy è limpida e compiutamente espressa in un 
articolo che ha influenzato profondamente il mio lavoro.

Wilson: il tempo dei carismi deboli

Cercando di approfondire l’approccio di Weber, mi sono 
imbattuto in altri interpreti. Il più noto è il sociologo britannico 
oxoniano Bryan Wilson. L’argomentazione di Weber, bisogna te-
nerlo presente, è che solo figure carismatiche portano innovazioni 
in mondi segnati dalla tradizione. Ma per Weber il nostro mondo 
moderno non è più quello tradizionale; ne ha sì ancora certi tratti, 
ma, secondo lui, il mondo contemporaneo è piuttosto caratteriz-
zato, anzi dominato, dalla razionalità.

N.U. 189 v3.indd   385 7-07-2010   15:31:41



386 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

Ed è su questa scia che Wilson ritiene che, oggi come oggi 
(scrive negli anni ’70 del ’900), non possano più esistere figure ca-
rismatiche profetiche in campo religioso né altrove, almeno non 
nel senso forte 9. Informato sul movimento carismatico cattolico e 
sui pentecostali di matrice protestante, sviluppa l’idea che possano 
ancora esistere dei “carismetti” deboli o sparpagliati, derivati da un 
carisma autentico, con piccoli miracoli a servizio diretto del gruppo 
attorno al leader carismatico, ma non si tratta ormai di carismi au-
tentici come un tempo. Invece ammette che ci siano gruppi e movi-
menti molto ben organati, che si tengono in piedi soprattutto per la 
struttura forte, dietro al leader cosiddetto carismatico.

Soprattutto, sussistono gruppi che si muovono negli interstizi 
del sociale, senza nessuna vera influenza, se non sui loro seguaci; 
e tutto questo all’ombra dei dibattiti pubblici. In fondo, sono so-
lo capaci di ridare l’incanto e rigenerare una specie di spiritualità 
della vita quotidiana.

J. Séguy o una lettura più sottile dei tratti carismatici

Séguy, da parte sua, non è dello stesso parere sulla quasi ine-
sistenza attuale di figure portatrici di carisma, e torna fino a We-
ber per provare che ancora oggi ci sono le condizioni per accosta-
re l’esperienza di certe figure all’idealtipo del portatore di carisma 
profetico. Farà, per esempio, in questo senso un’analisi assai ben 
fatta della figura di Giovanni Paolo II. Ma bisognava farlo in quel 
modo molto sfumato cui ho accennato. Quello che viene in rilie-
vo nell’approccio di Séguy è che esiste anche una serie di tratti 
carismatici di secondo ordine. Perché seguendo le indicazioni di 
Weber, Séguy svilupperà − prima nel suo dottorato sui menno-
niti, poi negli studi sui piccoli gruppi cristiani e infine in quelli 

9 Cf. B.R. Wilson, The Noble savages. The primitive origins of charisma and its 
contemporary survival, The University of Berkeley Press, Berkeley-London 1975.

N.U. 189 v3.indd   386 7-07-2010   15:31:41



387Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

sugli ordini religiosi 10 − dei concetti che prima stupiranno, ma 
poi troveranno per esempio in padre Congar un grande interes-
se 11. Orientando la ricerca su aspetti innovativi anche lì dove non 
ce lo si aspetta, svilupperà delle nozioni come quella di conflitto 
implicito oltre che esplicito, facendo una volta l’esempio di una 
congregazione autoctona di frati in Africa, che avevano nella re-
gola (come d’altronde altre congregazioni) il divieto assoluto di 
far diventare sacerdoti i frati. Per lui era una protesta implicita 
contro la tendenza a considerare il sacerdozio come il massimo 
della vita cristiana.

Più tardi, nel corso di una lunga conversazione, nella stazione 
di Bruxelles dove aspettava il treno per Parigi, J. Séguy mi spiegò 
che, per lui, la nozione weberiana di compromesso − che Weber 
utilizza per descrivere un possibile rapporto tra sacerdote e profeta 
− si spiegava al meglio con il Concilio di Calcedonia. E ricorda-
va la discussione fatta allora sulla natura umana e divina di Gesù 
Cristo con i principi dell’unire senza confondere e del distinguere 
senza separare. In fondo, secondo lui, ci sono tensioni tra realtà 
costitutive della vita sociale, religiosa, politica, che appunto non 
bisogna mai voler risolvere a favore definitivo dell’una o dell’altra. 
Ovviamente mi fece cogliere questa tensione nel rapporto sacerdo-
te-profeta! E mi portava ancora l’esempio della tensione, nella vita 
religiosa cattolica, tra contemplazione e azione, facendomi vedere, 
ad esempio, come ci sia tutta una dimensione contemplativa nei 
gesuiti e tutta una dinamica attiva nei cistercensi e nei trappisti.

Dimostrava così che le tensioni della vita, anche in gruppi 
che privilegiano assolutamente la concordia e l’unità, possono 
provocare, malgrado loro, conflitti. Si troveranno perciò a dover 
gestire tensioni e arrivare a compromessi con sistemi estranei al 
gruppo o alla fondazione. Il tutto per dimostrare che, anche dove 
sembra ci sia esclusivamente riproduzione dell’esistente, possono 
esserci, seppur poco visibili, elementi di innovazione o di sottili 
cambiamenti nel rapporto tra i vari poli; delle tensioni che posso-

10 J. Séguy, Conflit et utopie, ou réformer l’Eglise. Parcours wébérien en douze 
essais, Cerf, Paris 1999.

11 Come riferitomi dallo stesso Séguy nel corso di un colloquio personale.

N.U. 189 v3.indd   387 7-07-2010   15:31:42



388 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

no dire il nuovo, dove lo sguardo superficiale vede solo ripetizio-
ne, tradizione, conformismo.

La Chiesa, argomenta Séguy, ha tutto l’interesse a che i profeti 
nel suo seno non siano in tutto allineati con la tradizione, con i sa-
cerdoti, altrimenti non portano il nuovo. I sacerdoti, dal canto loro, 
hanno tutto l’interesse ad avere questi profeti tra di loro per non 
perdere le ricchezze del nuovo. E dimostra che per una figura di 
santo come Grignion de Montfort, così integrato nel mondo catto-
lico, ci sono stati, nel suo percorso, non pochi tratti di stile profeti-
co, ma bisognava avere la pazienza di svolgere un’attenta indagine.

Osservatore sì, ma anche pienamente partecipante: 
un ostacolo?

Forte di questo approccio, che mi risultava molto rispettoso 
della vita reale, mi sembrava possibile accostarmi anche alle vi-
cende di Chiara Lubich e dei Focolari.

La letteratura sociologica consiglia un comportamento neu-
tro verso il soggetto di studio. Per gli addetti ai lavori, esiste anche 
una letteratura su una tecnica di indagine che si chiama «parteci-
pazione osservante». Ma, data la mia appartenenza al Movimento 
dei Focolari, la mia situazione non era di osservante, che all’occa-
sione partecipa, ma di partecipante che si mette anche ad osserva-
re, rimanendo però partecipe. Era stato il mio professore emerito 
di Lovanio, Karel Dobbelaere, uno dei massimi esperti mondiali 
di sociologia delle religioni, ad affermare che i primi che possono 
fare lavori sensati sono proprio quelli “partecipi”. Nella ricerca 
discuto la cosa e cito vari autori che sono dello stesso parere. Sa-
rebbe assurdo per esempio dire che, perché uno è cattolico, non 
possa esprimere qualcosa di valido sulla Chiesa cattolica. J. Séguy 
scrive che alla fine importa che ci sia una fecondità cognitiva mag-
giore dopo il lavoro compiuto, cioè che si sappia qualcosa più di 
prima; e poi è il sottomettere il frutto della ricerca alla comunità 
scientifica che fa progredire.

N.U. 189 v3.indd   388 7-07-2010   15:31:42



389Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

Lascio qui l’ultima parola a E. Poulat che mette in dubbio ci 
possa essere una purezza metodologica del ricercatore 12. Di fatto, 
per lui non esiste. Invece bisogna riconoscersi cittadini di una plura-
lità di mondi abitati, sia nella vita privata che pubblica. Niente per-
mette di sfuggire a questa condizione, né ricette miracolistiche né 
prodezze verbali. Concludo: lo stato di “impuro” come posizione 
di ricercatore (che è sicuramente il mio, facendo parte del soggetto 
studiato), non è in fondo la condizione umana più comune? Condi-
zione di cui bisogna tener conto senza però lasciarsi “paralizzare”!

Gli anni ’40 e i Focolari: una novità relativa

Veniamo allora ad una presentazione breve dei risultati del-
la ricerca. Siamo in presenza di un percorso normale, ordinario o 
piuttosto stra-ordinario? Ho distinto l’esame della storia del Mo-
vimento in due periodi. La conclusione sul primo periodo, gli anni 
’40, quando gli avvenimenti si svolgono ancora principalmente nel-
la regione di Trento, è assai chiara. Chiara Lubich non ha delineato 
la spiritualità e messo in moto il movimento che ne è seguito su 
richiesta di qualche autorità. Si tratta di un dono personale, che, 
comunicato, ha suscitato subito un “seguito”. Ma, profondamen-
te integrata nel mondo cattolico dell’epoca, ha sottoposto sempre 
ogni cosa all’arcivescovo di Trento e ne ha ricevuto la benedizione 
e il sostegno continuo per andare avanti. Non agisce dunque come 
il tipo puro del profeta che segue solo le sue ispirazioni.

J. Séguy disse per Montfort: «Il soggetto vuole la subordina-
zione dell’ispirazione, del dono, del carisma personale. Ma nella 
pratica non si realizza senza difficoltà e conflitto; forse non si tro-
va mai acquisita che in modo fragile» 13.

Fin qui Séguy.

12 E. Poulat, Poussières de raison, Cerf, Paris 1988, p. 17.
13 J. Séguy, Charisme, sacerdoce, fondation: autour de L.G. de Montfort, 

cit., p. 23.

N.U. 189 v3.indd   389 7-07-2010   15:31:42



390 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

I Focolari nascono in seno al mondo francescano laico di 
Trento. Durante il periodo 1943-1949 Chiara Lubich cercherà di 
capire se ci sia qualcuno che ha la stessa spinta a vivere come 
loro perché si realizzi la preghiera ultima di Gesù al Padre: «Che 
tutti siano uno», ma scopre col tempo che da nessuna altra parte 
c’è questa stessa tensione. Si impegna provvisoriamente con varie 
realtà ecclesiali, ma, prima dell’estate 1949 il gruppo, presente 
ormai a Roma e in altre città d’Italia, si rende conto che il Movi-
mento è portatore di un’autentica originalità e che non c’è che da 
andare avanti così, senza l’appoggio di altre persone o gruppi.

Fino a che punto i Focolari sono portatori di originalità, di 
tratti profetici? Per 120 pagine nel testo rispondo a questa do-
manda. Voglio qui solo accennare a quella che nel primo statu-
to approvato dall’arcivescovo di Trento, nel maggio 1947, viene 
definita la spiritualità dei Focolari. In questa analisi utilizzo l’ap-
proccio di quella corrente che nella sociologia va sotto il nome 
di «social constructivism» − molto attenta, tra l’altro, al nascere 
di cose nuove tramite il veicolo del linguaggio. Tale approccio 
consente di mettere in rilievo i due punti cardine della spiritua-
lità di Chiara Lubich, che hanno destato già allora sorpresa. Si 
tratta della presenza di “Gesù in mezzo ai suoi” e del momento 
dell’abbandono di Gesù nella passione, cioè il momento del più 
grande amore, come lo percepisce Chiara Lubich. 

Questa spiritualità porta una reale innovazione, certo relati-
va, entro i parametri del Nuovo Testamento, ma mette nei fatti 
l’accento su punti che sono da secoli in ombra per la sensibili-
tà cattolica. A tal punto che nel 1960 una commissione ecclesia-
stica italiana, esaminando da vicino un testo base che circola tra 
i Focolari, dirà: questa è dottrina sconosciuta alla Chiesa. Oggi 
sappiamo che, a parte il Nuovo Testamento, anche i Padri della 
Chiesa parlavano di questi punti con una certa forza, almeno su 
uno dei due (lo fa anche la teologia ortodossa e quella di matrice 
riformata). Ma raramente, per non dire quasi mai, la riflessione 
cattolica ne parla nei quattro ultimi secoli.

Si capisce la sorpresa: dottrina sconosciuta, certo, ma per chi 
si è nutrito teologicamente solo da fonti degli ultimi quattro seco-
li. Ma si sa che in un momento in cui viene accettata soprattutto 

N.U. 189 v3.indd   390 7-07-2010   15:31:42



391Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

la Tradizione, e ogni novità è di per sé sospetta e viene messa alla 
prova, la tentazione è forte di prendere una tradizione per “la” 
Tradizione. E si capisce.

Gli anni ’50 e ’60 fino al 1965

E arriviamo alla storia degli anni dal 1950 fino al 1965. Il no-
to sociologo tedesco Georg Simmel ha osservato una caratteristica 
della Chiesa cattolica: la sua elasticità, la sua capacità di accoglie-
re il diverso, di capire come arricchirsi delle diversità insite in se 
stessa senza frammentarsi. Questo, per contrasto, faceva riflettere 
Simmel sul continuo spezzettarsi del mondo della Riforma. Inve-
ce E. Poulat, ancora negli anni ’70, deplorava la mancanza nella 
riflessione cattolica di una teoria su come la Chiesa muta. Il me-
desimo si lamentava che non avessimo ancora una sociologia del 
funzionamento di un organo decisionale così importante come la 
Curia romana 14.

Quello che si sa, invece, a partire dagli studi storici, è che, se 
mantenere l’ortodossia è da sempre stato il compito del Sant’Uffizio 
− e oggi della Congregazione per la dottrina della fede −, quello di 
altri dicasteri consiste più nel portare avanti le istanze di rinnova-
mento. Il papa poi deve fare la sintesi. J. Séguy notava, da parte sua, 
che l’emergere di fondatori cattolici con nuovi impegni o novità an-
che di dottrina, se riescono a stare dentro l’insieme, ad integrarsi, 
arricchiscono il tutto. Il prezzo che un fondatore nella Chiesa catto-
lica paga, per poter diffondere liberamente le sue ispirazioni, è che, 
al contrario di quanto accade con la figura del profeta, nessuno nella 
Chiesa è costretto a diventare discepolo, solo quelli che aderiscono 
prendono l’impegno di perseguire gli ideali proposti.

14 Cf. E. Poulat, Église contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catho-
licisme actuel, Casterman, Tournai 1977; tr. it., Chiesa contro borghesia. Introdu-
zione al divenire del cattolicesimo contemporaneo, Marietti, Casale Monferrato 
1984, pp. 12-17.

N.U. 189 v3.indd   391 7-07-2010   15:31:42



392 Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

Ma questo non vuol dire che lentamente questa sensibilità 
nuova, ormai legittimata da approvazioni, non influenzi l’insieme 
del grande corpo che costituisce la Chiesa.

Il “sacerdote” accetta le definizioni del “profeta” 
come una ricchezza offerta alla Chiesa

Per concludere: negli ultimi capitoli della ricerca, parto dal-
la possibilità di rapporti che Weber vede teoricamente possibili 
tra “sacerdote” e “profeta”. Weber vede le cose così in quello 
che egli definisce «il rapporto tra la santità della nuova rivela-
zione, opposta alla santità della tradizione: secondo il successo 
che ottiene l’uno o l’altro di queste due [i tipi di santità], il clero 
ha potuto arrivare a dei compromessi [cioè degli accordi] con la 
profezia nuova, o adottare la sua dottrina o andare oltre, o eli-
minarla o essere eliminata» 15. Come sono finite le cose nel caso 
dei Focolari? Mons. Palazzini, segretario della Congregazione 
del Concilio, quando negli anni ’60 ha dovuto interessarsi del 
dossier riguardante il Movimento dei Focolari, su richiesta del 
suo capo, il card. Ciriaci, ha detto ai collaboratori di Chiara: «Se 
io voglio approvare i focolarini, devo inventare un nuovo codice 
canonico. Non entra» 16. Difatti, chi ha avuto il compito di di-
fendere la Tradizione, avrà per anni difficoltà a cogliere l’utilità 
di questa nuova creatura nella Chiesa. Però ci sono stati sempre, 
fin dall’inizio, anche uomini quali il sostituto alla Segreteria di 
Stato Montini, il confessore del papa Bea, il gesuita Lombar-
di, il suo collega Rotondi, Parente e altri a difenderla. Pio XII 
avocherà a sé il dossier dei Focolari quando il Sant’Uffizio nel 
1957, nelle varie votazioni, non trovava una maggioranza a loro 
favore. Pio XII, pochi giorni prima di morire, nell’ottobre 1958, 

15 M. Weber, La comunità, in Economia e società, cit., Parte seconda, V, vol. 
II, pp. 150-156.

16 Intervista con mons. Hnilica, Roma, 6-11-1997, testo inedito.

N.U. 189 v3.indd   392 7-07-2010   15:31:42



393Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

farà sapere alla fondatrice, come Chiara stessa racconta in una 
lettera circolare (12 ottobre 1958), che «era compiuto lo studio 
sul Movimento e che era ora che uscissimo, passando ad un’al-
tra fase». «Aggiunse altre cose», scrive la fondatrice, e fa sapere 
in sintesi ai membri del Movimento che «era l’approvazione». 
Questa affermazione così netta era frutto dell’insieme di notizie 
pervenute a Chiara Lubich intorno alle parole pronunciate sui 
Focolari dal papa, con una persona di fiducia, il venerdì 3 e il 
sabato 4 ottobre. Tra «le altre cose», non trasmesse da Chiara 
nella lettera circolare, c’era che il papa disse che li aveva tolti 
dal Sant’Uffizio non per raccomandazione, ma perché era Opera 
di Dio 17. Il “sacerdote” qui accetta dunque il “profeta”, accetta 
la definizione dell’attore sociale in questione: Chiara Lubich ha 
detto dall’inizio che non è lei che si è inventata da sola questa 
missione. Ma il papa muore e non riesce a firmare l’approvazio-
ne scritta.

Pochi sanno che la prima reale approvazione di una Con-
ferenza episcopale non è avvenuta in Italia, ma nell’estate 1960 
da parte dei vescovi della Repubblica Democratica Tedesca (la 
Germania a regime socialista) riuniti in assemblea, approvazione 
ripresa all’unanimità dall’intera Conferenza episcopale tedesca un 
anno dopo, nell’autunno 1961. La situazione drammatica della 
Chiesa cattolica oltrecortina aveva fatto sì che i suoi responsabi-
li ne cercassero disperatamente il rimedio. Un esperimento nella 
DDR con una comunità di Charles de Foucauld aveva fatto falli-
mento.

Ancora nel lontano 1953, un gesuita rifugiato dalla Slovac-
chia, padre Hnilica, aveva cercato di capire dove si trovasse la 
risposta che Dio aveva di sicuro già pensato e previsto come ri-
medio al «male comunista». Era convinto che non poteva essere 
un cristianesimo incentrato sul clero. Dove erano questi laici che 
avrebbero vissuto come i primi cristiani, praticando realmente 
la comunione dei beni, quegli «uomini accanto agli altri» che, 
per la fraternità testimoniata, avrebbero convinto i comunisti 

17 L’episodio e la sua interpretazione sono indicati in C. Lubich, Il grido, 
Città Nuova, Roma 2000, pp. 81ss.

N.U. 189 v3.indd   393 7-07-2010   15:31:42



394

che il Vangelo risponde più di Marx ai loro sogni di giustizia 
sociale e di unità? Questo gesuita, scoperti i Focolari nel 1953, 
diceva di aver trovato. Si dovrà però aspettare il 1959 perché, 
attraverso Berlino, i Focolari entrino veramente in contatto con 
l’oltrecortina e si rendano conto che la loro spiritualità e il loro 
comportamento si confacevano perfettamente alla situazione, co-
me costatarono il card. Döpfner e i suoi collaboratori a Berlino. 
Nello stesso momento in Italia i responsabili ecclesiastici erano 
piuttosto inclini a chiedere che i militanti dei Focolari entrassero 
nell’Azione Cattolica e si sciogliessero perché, a loro avviso, face-
vano un doppione, e poi avevano queste strane idee! Questione 
di cultura ecclesiastica e di congiuntura, la Conferenza episcopa-
le italiana era convinta che solo un fronte molto unito avrebbe 
potuto combattere il comunismo sotto la guida dell’Azione Cat-
tolica e dell’episcopato; completamente ignara del lavoro d’avan-
guardia − come lo definivano i vescovi tedeschi − dei focolarini 
nell’Est.

Sarà Giovanni XXIII a sciogliere quel nodo con l’aiuto di 
una serie di personaggi che erano meglio informati e soprattutto 
più in ricerca di soluzioni per il futuro della religione, meno pro-
pensi, se non costretti, a gestire l’attualità politica. Sarà per quello 
che la prima timida approvazione terrà ancora molto in conto le 
tante perplessità del mondo ecclesiastico italiano. Ma il clima del 
Concilio e la conoscenza personale che aveva papa Montini acce-
lereranno l’accettazione completa del Focolare, con le sue proprie 
caratteristiche, quelle caratteristiche che Chiara Lubich aveva ri-
cevuto in dono: un Movimento guidato da laici, ma che, con una 
spiritualità ecclesiale, attirava non solo giovani, famiglie, sposati, 
ma anche religiosi, religiose e sacerdoti, e che in quegli stessi anni 
iniziava a fare i suoi primi passi nel mondo dell’ecumenismo, del 
dialogo interreligioso e al servizio del dialogo con le persone sen-
za riferimento religioso. Ma questo è materia per un’altra ricerca.

Bernhard Callebaut

Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari

N.U. 189 v3.indd   394 7-07-2010   15:31:42



Un’improvvisa invenzione. La sociologia interroga la storia dei Focolari 395

Summary

The international Focolare Movement was born in 1943 in 
Trento (Northern Italy), in a strongly Catholic context. Today it is 
present in all continents and its story is still not widely known. It is 
the story of a young founder, Chiara Lubich, and of the first group 
that gathered around her and grew rapidly. It is a story that began 
both before and at the same time accompanied the great event of 
the Second Vatican Council. 

This study is based on decades of much wider research of a so-
ciological nature, using much unpublished archive material. It is the 
first academic study of its kind on this subject. It deals with the first 
part of the story, from the situation in which the Movement began 
up until 1965, a period when the story of Focolare develops during 
a key moment in the pre-conciliar period in Italy. 

The author asks whether the Focolare Movement is «an im-
provised invention» (E. Poulat) that sprang up in a terrain that 
the Church had prepared and cultivated for a long time, while the 
Church was expecting something different.

N.U. 189 v3.indd   395 7-07-2010   15:31:42


