
PER IL DIALOGO 	 Nuova Umanità
XXXII (2010/2) 188, pp. 299-316

SPIRITUALITÀ DELL’UNITÀ:
BINARI DI DIALOGO INTERRELIGIOSO

1. Introduzione

La società odierna, sovente detta multireligiosa e multicul-
turale, pone una grande sfida alla Chiesa soprattutto nella sua 
missione di evangelizzazione. Una nuova dimensione della fede 
emerge ora per i cristiani che si trovano gomito a gomito con fe-
deli di altre religioni nei vari ambiti dell’attività umana. In questo 
contesto c’è da tenere presente che la globalizzazione ha creato 
un “borderless world” (mondo senza confini). Esso richiede dalla 
Chiesa una profonda riflessione sulle fondamenta teologiche del 
suo impegno nel dialogo interreligioso in modo che queste pos-
sano servire come linee guida per i fedeli nel loro rapportarsi con 
i seguaci delle grandi religioni. Di conseguenza, si sente il biso-
gno di una formazione adeguata degli evangelizzatori della Chiesa 
impegnati nel dialogo interreligioso, sia singolarmente sia come 
membri delle associazioni o dei movimenti ecclesiali. Questo si 
vede chiaramente in Asia dove gli incontri dei cristiani (meno del 
3% della totale popolazione) con le antiche culture locali e reli-
gioni sono «un’istanza pressante» e «una sfida grande per l’evan-
gelizzazione» (Ecclesia in Asia 2).

Vari autori affermano che c’è un grande bisogno di una spi-
ritualità cristiana nel dialogo interreligioso per essere “partner” 
adatti che camminano fianco a fianco ai fedeli delle grandi religio-
ni, i quali spesso sono maestri nella preghiera, nella meditazione 
e nell’ascetica. Uno studio recente sulla teologia della missione in 
Asia di Giovanni Paolo II mette in rilievo il «primato dello spiri-



300 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

tuale ed il ruolo eminente che le religioni occupano nelle culture 
e civiltà asiatiche» 1. Gli sforzi del dialogo interreligioso saranno 
quindi molto più fruttuosi al livello della spiritualità, perché illu-
strano valori comuni di cui i partner in dialogo potranno usufrui-
re a beneficio dell’umanità.

2. Contesto asiatico

Nell’aprile 1974, durante la prima assemblea plenaria della Fe-
derazione delle Conferenze dei Vescovi dell’Asia (FABC) tenuta a 
Taipei, i vescovi riconobbero le religioni in Asia come «elementi si-
gnificativi e positivi nell’economia divina del disegno di salvezza» 2. 
Nella Dichiarazione L’Evangelizzazione nell’Asia moderna oggi la 
FABC afferma che la via all’evangelizzazione dell’Asia avviene at-
traverso un «triplice dialogo: dialogo con le culture asiatiche, con le 
religioni e con i popoli, soprattutto con i poveri» 3. 

Per decenni la Chiesa in Asia, tramite la FABC, ha affermato 
ripetutamente il primato della dimensione spirituale che dovrebbe 
guidare gli sforzi della Chiesa nell’evangelizzazione e nello stesso 
tempo essere il legame tra la spiritualità e il dialogo con i fedeli 
di altre religioni. Da qui il bisogno urgente di una spiritualità del 
dialogo interreligioso per far sì che i fedeli cristiani diventassero 
partner adatti per i fedeli delle altre religioni. 

La Commissione Consultiva Teologica della FABC (dal 1997 
Ufficio degli Affari Teologici) elaborò la “Spiritualità dell’Armo-
nia” quale spiritualità comprensiva adatta per il punto di vista

1   M. Gabriel, John Paul II’s Mission Theology in Asia, Anvil Publishing 
Inc., Manila 1992, p. 182.

2   G. Rosales - C. Arévalo (edd.), For All The Peoples of Asia. Federation of 
Asian Bishops’ Conferences Documents from 1970 to 1991, Claretian Publications, 
Quezon City 1992, p. 14.

3   FABC Papers No. 78, FABC, Hong Kong 1997, p. 23.



301Spiritualità dell’unità

asiatico che è «organico, interattivo e cosmico» 4. Il concetto di 
“armonia” tiene conto della «preferenza asiatica per un’esperienza 
vissuta della realtà prima di qualsiasi riflessione di teologia sistema-
tica su tale esperienza e prima di programmare l’azione futura» 5. 
Quindi una persona si impegna prima nella prassi dell’armonia, poi 
nella spiritualità dell’armonia, seguita dalla teologia dell’armonia. 
Infine, basato su questi tre, si attua l’impegno attivo dell’armonia.

3. Una risposta: la spiritualità dell’unità

Come risposta alla domanda odierna per una spiritualità che 
possa sostenere gli sforzi nel dialogo interreligioso, presentiamo la 
spiritualità dell’unità di Chiara Lubich, fondatrice del Movimento 
dei Focolari. Le è stata conferita la laurea honoris causa in teolo-
gia dall’Università Pontificia e Reale di Santo Tomas (Manila) il 14 
gennaio 1997 «per la sua attività nel dialogo interreligioso... con la 
presenza di oltre 29 mila persone di diverse religioni che vivono lo 
spirito del Movimento dei Focolari, secondo la loro possibilità, dan-
do conferma dell’agire dello Spirito Santo oltre i confini della Chie-
sa» 6.

La Conferenza Episcopale delle Filippine, nell’inoltrare la ri-
chiesta al Rettore dell’Università di Santo Tomas, ha espresso la 
propria «convinzione che la spiritualità della Signorina Lubich 
porti una dottrina capace di creare la lunga attesa sintesi teologi-
ca tra realizzazione personale, conoscenza teologica e comunità 
ecclesiale» 7. Inoltre, i vescovi affermano che «il suo è un modo 

4   FABC Papers No. 75: FABC-TAC, «Asian Christian Perspectives on 
Harmony». Cf. F.-J. Eilers (ed.), For All the Peoples of Asia, vol. 2, Claretian 
Publications, Quezon City 1997, p. 232.

5   Ibid., p. 286.
6   J. card. Sin, Letter of Petition to Rev. Fr. Rolando De La Rosa, O.P., 24 

agosto 1995.
7   Catholic Bishops’ Conference of the Philippines, Letter of Petition to 

Rev. Fr. Rolando De La Rosa, O.P., 26 gennaio 1996.



302 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

nuovo “di fare teologia”, essendo fondato sulla tradizione auten-
tica della Chiesa, che esprime una nuova intelligenza della fede, 
capace di interpretarla e celebrarla in un modo nuovo» 8. Catali-
no Arévalo (primo teologo asiatico chiamato da Giovanni Paolo 
II a far parte della Commissione Teologica Internazionale) addita 
la teologia della Lubich quale «modo contemporaneo dello sforzo 
teologico “per la vita della Chiesa”» 9.

Prima della Messa funebre per Chiara Lubich il 18 marzo 
2008 nella Basilica di S. Paolo fuori le Mura (Roma), sul podio 
davanti all’altare si sono alternati rappresentanti di varie chiese 
cristiane e di diverse religioni. Hanno reso partecipi tutti i pre-
senti del loro rapporto personale con Chiara e dell’impatto della 
sua vita e della sua spiritualità nelle loro rispettive comunità. Fino 
alla sua scomparsa, Chiara non ha scritto un libro dedicato speci-
ficamente al dialogo interreligioso. Ma oltre 30 mila seguaci di al-
tre fedi aderiscono alla spiritualità della Lubich per quanto è loro 
possibile. Cerchiamo di spiegare il motivo di tali adesioni.

Facendo un’analisi accurata della teoria (spiritualità dell’uni-
tà) e dell’agire interreligioso della Lubich e del suo Movimento, 
propongo sei “grappoli” di prospettive teologiche. Uso il termine 
“grappolo” perché capta bene i diversi elementi che compongono 
un tema specifico e allo stesso tempo dimostra i vari temi comuni 
nella spiritualità dell’unità di Chiara e nel dialogo interreligioso. 

4. Sei “grappoli” di prospettive teologiche

4.1. Primo grappolo: Dio trino che è Amore, primo legame con le 
religioni

«L’amore è la scintilla ispiratrice di tutto ciò che si fa col no-

8   Ibid.
9   C. Arévalo, On Granting an Honorary Doctorate to Chiara Lubich in 

Theology, Endorsement Letter to the Dean of the Ecclesiastical Faculty of Theology, 
University of Santo Tomas, Manila 1996.



303Spiritualità dell’unità

me Focolare», disse Giovanni Paolo II alla sua prima visita alla 
sede internazionale del Movimento dei Focolari il 19 agosto 1984. 
Chiara asserisce che la parola amore è «iscritta nel DNA di ogni 
uomo e di ogni donna, perché creati a immagine di Dio Amo-
re» 10. A suo tempo, il teologo svizzero Hans Urs von Balthasar 
definì il dialogo della Lubich con i buddisti (che egli considerava 
il più difficile) in Giappone nel 1981 come «un modello di dialo-
go nel testimoniare Dio che è Amore» 11. 

La spiritualità dell’unità sprona i membri del Focolare ad 
amare. Per i suoi membri cristiani, si tratta dell’agape, la parteci-
pazione nello stesso amore che sta in Dio. Benedetto XVI afferma 
nella sua prima enciclica Deus Caritas Est che l’amore di Dio ha 
preso la forma più radicale nel dono di sé del Cristo per sollevare 
l’uomo e salvarlo. Contemplando il fianco trafitto di Cristo (cf. 
Gv 19, 37), comprendiamo (...) che “Dio è Amore” (1 Gv 4, 8) 
(DCE 12). La Lubich ha sintetizzato l’amore cristiano, ossia l’aga-
pe, in una formula chiamata «l’arte di amare», con quattro carat-
teristiche tratte dal Vangelo: amare tutti, amare per primi, amare 
l’altro come sé, farsi uno con l’altro. La pratica dell’arte di amare 
trova eco spontaneo nei fedeli delle altre religioni per via della 
“regola d’oro” che è presente in quasi tutte le religioni. Il Vangelo 
dice: «Ciò che volete gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a 
loro» (Lc 6, 31). La “regola d’oro” esorta: «Non fare a nessuno 
ciò che non piace a te» (Tb 4, 15).

In questa epoca di violenza fomentata dai gruppi religiosi 
estremisti, la Lubich propone la pratica dell’arte di amare e la 
“regola d’oro” quale «chiave ad una convivenza armoniosa» tra 
popoli di diverse culture e religioni 12. Chiara è del parere che alla 
fine dei conti la “regola d’oro” significhi “amare” 13. Se vissuta 

10   C. Lubich, Possono le religioni essere partner sul cammino della pace? 
(intervento al seminario interreligioso “Spiritual Factor in Secular Society”, Caux 
- Switzerland, July 29, 2003), in «Nuova Umanità» XXVI (2004/2) 152, p. 165.

11   B. Leahy, Il principio mariano nella Chiesa, Città Nuova, Roma 1999, p. 
210.

12   C. Lubich, The Golden Rule, in «Living City» 42, 11 (2003), pp.16-18.
13   Cf. C. Lubich, La dottrina spirituale, a cura di M. Vandeleene, Città 

Nuova, Roma 20092, pp. 464 e 474.



304 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

bene, la “regola d’oro” genera un clima d’amore reciproco tra 
i partner di dialogo. Quindi se il partner cristiano ama e il non 
cristiano ama in ricambio, l’amore reciproco si stabilisce tra di 
loro. La Lubich asserisce: «Questo è già il primo seme della fra-
ternità» 14.

Dal concetto dialogico della Lubich sul «farsi uno con gli al-
tri» scaturisce il suo impegno al processo dell’inculturazione se-
condo le linee della Chiesa (cf. Ad Gentes 15; Redemptoris Missio 
54; Ecclesia in Asia 21-22; Novo Millennio Ineunte 40). Nel 1992 
Chiara presentò alla comunità africana del Movimento il concetto 
dell’inculturazione “focolarina” derivante dalla spiritualità dell’uni-
tà. Ella la vede come la Sapienza che emana dalla presenza di Gesù, 
dall’amore reciproco tra i popoli. La Lubich paragona tale sapienza 
a una “luce bianca” che assume i colori che sono in armonia con 
le varie culture e ambienti di un popolo. Quest’ultimo sentirà il 
Vangelo come proprio e lo vedrà con gli occhi della propria cultura 
attraverso i «semi del Verbo» presenti dentro di essa.

Afferma il documento Ecclesia in Asia: «La prova d’una vera 
inculturazione si vede se il popolo diventa più impegnato nella 
propria fede cristiana perché la percepisce più chiaramente con 
gli occhi della propria cultura» (n. 22). Quindi, Chiara asserisce 
che la dinamica dell’“inculturazione focolarina” può facilitare il 
processo dell’inculturazione secondo le linee guida della Chiesa 
(Redemptoris Missio 54). La Lubich sostiene una versione “in-
teriore” dell’inculturazione, tangente alla pratica più diffusa che 
spesso si identifica con l’opera sociale – e che provvede alla cu-
ra primaria della salute, ai servizi educativi e ad altre opere di 
misericordia. Chiara spiega: «L’inculturazione richiede che noi ci 
facciamo uno entrando nell’anima, nella cultura, nella mentalità, 
nella tradizione, nei costumi degli altri per capirli e far venire fuo-
ri i semi del Verbo» 15.

L’inculturazione focolarina è analoga al “passing over” (pas-

14   C. Lubich, Gesù Abbandonato, via maestra per una comunità in dialogo, 
Discorso tenuto al Congresso Internazionale del Movimento parrocchiale e 
diocesano, Castelgandolfo, Roma, 20 aprile 2002.

15   Ibid.



305Spiritualità dell’unità

sare oltre) di John Dunne, nell’esperienza religiosa del partner di 
dialogo, per poi «ritornare, illuminato, più aperto e più profon-
do» 16. Nel 1992 Chiara spiegò alla comunità africana: «Vuol dire 
che tu tagli completamente le radici della tua cultura per entrare 
in quella dell’altro per poter capire quella persona. Lasci che l’al-
tra possa esprimersi a tal punto che tu possiedi l’altra persona 
dentro di te. Quando avrai capito l’altro, allora potrai cominciare 
a dialogare con lui o lei e tramandare il messaggio evangelico tra-
mite le ricchezze che egli o lei possiede» 17.

4.2. Secondo grappolo: lo Spirito Santo protagonista del dialogo 
interreligioso

La priorità data dalla Lubich alla Parola di Dio vissuta attra-
verso la pratica della mensile “Parola di Vita” (per i membri cri-
stiani) e il suo corrispondente brano (per i non cristiani) costitui-
sce una novità nel dialogo interreligioso. Di primaria importanza, 
quindi, nel dialogo interreligioso, è permettere allo Spirito Santo 
presente nei “semi del Verbo” di incontrare Cristo, il Verbo In-
carnato, nello spirito di un «annunzio rispettoso» (Novo Millen-
nio Ineunte 56). La Lubich sostiene che i veri protagonisti nel 
dialogo interreligioso sono Cristo, presente in un membro del suo 
Corpo Mistico quale è la Chiesa, e lo Spirito del Cristo Risorto, 
attivo nei “semi del Verbo” (Ad Gentes 17) presenti nel partner 
non-cristiano del dialogo 18.

Nello sforzo di raggiungere l’unità tra i popoli, i focolarini 
attingono al Mistero Pasquale quale motore interiore della carità 

16   L. Swidler, The Dialogue Decalogue. Ground Rules for Interreligious, 
Interideological Dialogue, http://www.usao.edu/~facshaferi/DIALOGO.HTML 
25 luglio 2007.

17   C. Lubich, Ai rappresentanti delle comunità africane. Risposta ad una 
domanda sull’inculturazione, 18 maggio 1992, Nairobi (Kenya).

18   F. Gioia, Interreligious Dialogue. The Official Teaching of the Catholic 
Church (1963-1995), Pauline Books & Media, Boston 1997, p. 324; E. Fondi, 
The Focolare Movement: A Spirituality at the Service of Interreligious Dialogue, in 
«Pro Dialogo» 89, 2 (1995), pp. 158-159.



306

che li sostiene nel collaborare continuamente con lo Spirito Santo 
nello stabilire la presenza di Dio tra i seguaci delle religioni. Tale 
convinzione si radica nella verità che «Cristo (…) è morto per tut-
ti e la vocazione ultima dell’uomo è effettivamente una sola, quel-
la divina; perciò dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo dia a tutti 
la possibilità di venire associati, nel modo che Dio conosce, al mi-
stero pasquale» (Gaudium et Spes 22). Quindi tutti sono candidati 
all’unità portata da Gesù Crocefisso e Abbandonato. Per Chiara, 
qui sta «il segreto di quel dialogo che può generare l’unità» 19.

4.3. Terzo grappolo: mandato missionario giovanneo, binario della 
Lubich all’evangelizzazione

In armonia con la sua spiritualità dell’unità centrata sulla 
preghiera di Gesù per l’unità (cf. Gv 17, 21-22), la Lubich prende 
il mandato missionario giovanneo quale suo binario specifico per 
l’evangelizzazione: «Da questo tutti sapranno che siete miei disce-
poli, se avrete amore gli uni per gli altri» (Gv 13, 35). Chiara asse-
risce: «La più grande testimonianza che possiamo dare al mondo 
dell’esistenza di Dio, siccome Dio è puro spirito, è quello di vive-
re in modo tale d’avere la sua presenza in mezzo a noi. In questo 
modo, Egli rende testimonianza a se stesso» 20. Questo richiama 
quanto scrisse Giovanni Paolo II nella Redemptoris Missio: «si 
è missionari prima di tutto per ciò che si è come chiesa che vive 
profondamente l’unità nell’amore, prima di esserlo per ciò che si 
dice o si fa» (n. 23). 

L’esperienza dei Focolari nel dialogo interreligioso attesta 
che la presenza di Dio in mezzo ad una comunità cristiana unita 
nel nome di Gesù Cristo è apprezzata dai seguaci delle religioni 
monoteiste come i musulmani che lo percepiscono nella Ummah 
(comunità) e gli ebrei che sono sensibili alla Shekinah (presen-
za di Dio). A Fontem (nel Camerun occidentale), la popolazione 

19   C. Lubich, La dottrina spirituale, cit., p. 474.
20   Cit. in J. Povilus, Gesù in mezzo nel pensiero di Chiara Lubich, Città 

Nuova, Roma 1981, p. 47.

Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso



307Spiritualità dell’unità

bangwa, aderente a religioni tradizionali, ha incontrato la testimo-
nianza dell’amore reciproco vissuto dalla comunità del Focolare. 
Perciò in grande numero i bangwa hanno chiesto il battesimo nel-
la Chiesa cattolica dopo la dovuta formazione catechistica data 
dai sacerdoti e catechisti locali. Tutto questo sottolinea che i “se-
mi del Verbo” presenti nelle religioni hanno bisogno del calore 
della presenza di Gesù nella collettività per potersi aprire e fiorire 
fino alla piena maturazione.

4.4. Quarto grappolo: Gesù Abbandonato, chiave al dialogo 
interreligioso

Quando le fu chiesto di dare in sintesi la sua spiritualità, 
Chiara adoperò l’immagine di una medaglia con due facce: da 
una parte è scritto «Unità» e dall’altra parte «Gesù Abbandona-
to» 21. Per Chiara, l’Unità (Gv 17, 21-22) è lo scopo, che riferisce 
a Dio Amore, è l’agape vissuta attraverso l’amore che una persona 
ha per Dio e il fratello (cf. Redemptoris Missio 89); mentre Gesù 
Abbandonato (Mt 27, 46; Mc 15, 34), rivissuto attraverso il Miste-
ro Pasquale, è la chiave per raggiungere tale scopo (cf. Redemp-
toris Missio 88; Gaudium et Spes 22). Il 30 marzo 1948 Chiara 
scrisse su questo tema:

Il libro della luce, che il Signore va scrivendo nella mia 
anima, ha due aspetti: una pagina lucente di misterioso 
amore: Unità. Una pagina luminosa di misterioso do-
lore: Gesù Abbandonato. Sono due aspetti di un’unica 
medaglia 22.

Attraverso un incontro provvidenziale il 24 gennaio 1944, la 
Lubich capì che l’apice dell’amore di Dio per l’umanità è nella 
sofferenza del Figlio sulla croce quando egli gridò: «Dio mio, Dio 
mio, perché mi hai abbandonato?» (Mc 15, 34). Chiara contemplò 

21   Cf. C. Lubich, La dottrina spirituale, cit., pp. 52ss.
22   Ibid., pp. 63-64.



308 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

in lui «il vertice del suo amore perché culmine del suo dolore» 23. 
Quindi, la scelta di Dio-Amore come ideale della sua vita divenne 
l’esclusiva «scelta di Gesù Abbandonato, che è la viva dimostra-
zione dell’amore di Dio qui in terra» 24. Nel prendere le decisioni 
sui luoghi dove aprire nuovi centri del Focolare, la Lubich spesso 
preferiva quelli dove la comunità è interreligiosa, in consonanza 
con la scelta di Gesù Abbandonato. A dimostrazione di ciò, Chia-
ra scrive ai focolarini nel novembre 1980:

Se nelle vostre città, v’è una moschea o una sinagoga o 
qualche altro luogo di culto non cristiano, sappiate che 
lì è il vostro posto. Trovate il modo di venire in contatto 
con quei fedeli, di stabilire un dialogo... noi dobbiamo 
cercare, come la sposa dei cantici, Gesù Abbandonato 
in coloro che professano altre fedi 25.

Nel suo primo viaggio in Asia nel dicembre 1981, Chiara 
comprese che questo aspetto della sofferenza di Gesù, che lo por-
tò all’annientamento totale, ha “un’attrazione speciale” per i fe-
deli delle religioni orientali che praticano le Quattro nobili verità 
per estinguere la sofferenza 26. Quindi la Lubich afferma: «Gesù 
Abbandonato ha aperto una strada provvidenziale per il dialogo 
con i fedeli delle tradizioni religiose dell’Oriente» 27.

4.5. Quinto grappolo: spiritualità dell’unità, una spiritualità mariana 
aperta alle religioni

Maria occupa un posto eminente nelle relazioni tra cristiani 
e fedeli delle grandi religioni. Francesco Gioia la presenta quale 

23   Ibid., p. 59.
24   C. Lubich, Costruendo il “castello esteriore”, Città Nuova, Roma 2002, p. 51.
25   E. Fondi - M. Zanzucchi, Un popolo nato dal vangelo. Chiara Lubich e i 

Focolari, San Paolo, Milano 2003, p. 386.
26   C. Lubich, Incontri con l’Oriente, Città Nuova, Roma 1986, p. 61.
27   Ibid.



309Spiritualità dell’unità

«modello di dialogo fra le religioni» 28 per due motivi:
1) Maria, theotòkos, conduce al Verbo Incarnato.
Essendo la Madre di Dio, theotòkos, Maria è la Madre del 

Verbo che «si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 
1, 14). «Quindi nessuno meglio di lei può indicare la strada che 
conduce al Verbo attraverso la parola, nata dall’intelligenza e dal 
cuore dell’uomo... perché solo lei lo ha generato e partorito, inse-
rendolo nella storia d’Israele e dell’umanità» 29. Per la tradizione 
patristica, la Theotòkos è il fondamento dell’intera economia della 
salvezza; senza la sua maternità divina, Cristo sarebbe ridotto ad 
una figura mitica senza origine umana 30.

2) Maria, modello della Chiesa.
I Padri conciliari riconobbero la Vergine Maria «vera madre 

di Dio e del Redentore» (Lumen Gentium 53) e affermarono che 
ella «è veramente madre delle membra (di Cristo)» (ibid.). Inoltre, 
Maria è riconosciuta quale prima discepola di Cristo e modello 
della Chiesa (ibid., e 63). Alla conclusione della Terza sessione del 
Concilio Vaticano II, Paolo VI ha dichiarato ufficialmente Maria 
la «Madre della Chiesa, cioè dell’intero popolo cristiano» 31.

a) L’Opera di Maria

La spiritualità dell’unità della Lubich è una spiritualità ma-
riana che porta una certa presenza di Maria. Gli Statuti Generali 
del Movimento dei Focolari affermano che il nome “Opera di 
Maria” indica un rapporto particolare con Maria:

Per la sua tipica spiritualità che – a mo’ di Maria – dà 
al mondo Cristo spiritualmente, per la varietà della sua 
composizione, per la sua diffusione universale, per i suoi 
rapporti con cristiani di altre Chiese e Comunità eccle-

28   F. Gioia, Maria Madre della Parola. Modello di dialogo tra le religioni, 
Città Nuova, Roma 1995, p. 79.

29   Ibid.
30   Cf. ibid.
31   J. Kroeger, Mary, Mother of the Missionary Church, in «Landas» 19, 1 

(2005), p. 20.



310 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

siali, con persone di varie fedi o anche di convinzioni 
non religiose, e per la sua presidenza laica e femminile, 
dimostra il particolare legame di esso con Maria santissi-
ma, madre di Cristo e di ogni uomo, della quale desidera 
essere – per quanto è possibile – una presenza sulla terra 
e quasi una continuazione 32.

b) Il profilo mariano della Chiesa e l’Opera di Maria

Hans Urs von Balthasar ha messo in luce l’idea del “principio 
mariano” ossia del “profilo mariano” della Chiesa. Egli vede una 
struttura quadruplice di principi nella Chiesa: petrino, paolino, gio-
vanneo e giacomino. Oltre a questi, egli considera un altro principio 
che abbraccia tutti e quattro, cioè il “principio mariano”. Scriven-
do su questi principi, von Balthasar desidera comunicare l’idea che 
«l’esperienza archetipica di fede specifica di queste figure paradig-
matiche di credenti continua nella vita della Chiesa» 33. Il teologo 
svizzero nutriva grande interesse per i movimenti ecclesiali, che ve-
deva quali espressioni significative del profilo mariano della Chiesa 
nell’ecumenismo e nel dialogo interreligioso. Per quest’ultimo e per 
il dialogo con le persone di convinzioni non religiose, von Balthasar 
ha evidenziato il profilo mariano di sapienza, amore e santità citan-
do come esempi Madre Teresa di Calcutta e Chiara Lubich 34.

c) Giovanni Paolo II sul profilo mariano dell’Opera di Maria

Il 23 dicembre 1987, nel suo discorso alla Curia romana, Gio-
vanni Paolo II sottolineò il profilo mariano della Chiesa dichiaran-
dolo «altrettanto, se non di più, fondamentale e caratterizzante, 
quanto il profilo apostolico e petrino» 35. Durante la sua prima, già 
citata, visita alla sede internazionale del Movimento dei Focolari,  

32   Statuti Generali dell’Opera di Maria, art. 2.
33   B. Leahy, Il principio mariano nella Chiesa, cit., p. 72.
34   Cf. in ibid., p. 210.
35   Giovanni Paolo II, Discorso ai cardinali e ai prelati della Curia Romana, 

in «Osservatore Romano» 23 dicembre 1987, cit. in F. Zambonini, L’avventura 
dell’unità. Intervista a Chiara Lubich, San Paolo, Cinisello Balsamo 1991, p. 142.



311Spiritualità dell’unità

Giovanni Paolo II disse: «Nella struttura stessa del Movimento si 
riflette quasi la visione, l’ecclesiologia del Vaticano II. È il Vaticano 
II letto con la vostra esperienza, con il vostro apostolato, con questo 
principio vitale che è il carisma del vostro Movimento» 36. Analoghi 
concetti il Santo Padre espresse nel 1986, incontrando 700 focolari-
ni al Centro Mariapoli a Castelgandolfo (Roma) 37. 

In un’udienza con lui prima dell’approvazione finale degli 
Statuti Generali del Movimento, nel giugno 1990, Chiara Lubich 
parlò con il Santo Padre riguardo la loro versione definitiva e gli 
chiese se il presidente del Movimento avrebbe potuto essere sem-
pre una donna. Giovanni Paolo II rispose: «E perché no? An-
zi!» 38. Poi il Santo Padre le spiegò l’idea di Hans Urs von Baltha-
sar sul “profilo mariano” della Chiesa.

d) Via Mariae aperta alle altre religioni

I membri dell’Opera di Maria vogliono prendere esempio, 
per il proprio itinerario spirituale, dalla vita di Maria nelle tappe 
significative del suo viaggio verso l’unione con Dio. Nel 1961, la 
Lubich capì che la santificazione personale non appartiene soltan-
to alle persone chiamate da Dio a uno “stato di perfezione”, ma è 
la volontà di Dio per tutti i battezzati (cf. 1 Ts 4, 3). In Maria, Dio 
mostrava alle prime focolarine un modello che potevano imitare 
per raggiungere la santità. I momenti difficili nella vita di Maria 
presentati nel Vangelo, anche se straordinari, apparivano alle pri-
me focolarine come luce e incoraggiamento nelle varie tappe della 
loro vita spirituale. La Lubich chiamò questa prospettiva Via Ma-
riae (Via di Maria) 39. Essa è seguita da coloro che hanno scelto la 
spiritualità dell’unità. La Via Mariae è individuale e collettiva allo 
stesso tempo per la presenza di Gesù in mezzo alle persone radu-
nate nel Suo nome. Secondo la Lubich, oltre a seguire un metodo 

36   F. Zambonini, L’avventura dell’unità, cit., p. 140.
37   Cf. in ibid., p. 147.
38   J. Gallagher, Chiara Lubich. Dialogo e Profezia, San Paolo, Milano 1999, 

p. 210.
39   C. Lubich, Maria trasparenza di Dio, Città Nuova, Roma 2003, p. 49.



312 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

tradizionale nella crescita spirituale, la “Via di Maria” segue un 
metodo “globale”, in cui in ogni tappa la persona ha già un assag-
gio delle tappe che verranno.

È di particolare interesse per la Chiesa l’emergere di un im-
pegno totale, nel modo di vivere del Focolare, tra persone ap-
partenenti ad altre religioni. Nell’art. 146 della Parte ottava degli 
Statuti Generali del Movimento si legge: «Possono aderire al-
l’Opera di Maria o Movimento dei Focolari i seguaci di religioni 
non cristiane che amano l’Opera nella sua fisionomia spirituale o 
per qualche sua peculiare caratteristica, che si sentono legati ad 
essa nella pratica della “Regola d’oro” (cf. nota 2 all’art. 6c) e che 
desiderano, in quanto è loro possibile, viverne lo spirito e condi-
viderne i fini».

4.6. Sesto grappolo: metodologia della Lubich nel dialogo inter
religioso

Una metodologia specifica della Lubich nel dialogo interreli-
gioso consiste nell’approccio induttivo e nell’uso dello stile narra-
tivo. Diamo ora una breve spiegazione su ciascun elemento.

a) Approccio induttivo

L’humus dell’agire interreligioso del Focolare è l’esperienza 
delle prime focolarine che hanno cercato di vivere il Vangelo sine 
glossa. Il loro impegno alla Parola di Dio, attraverso la pratica 
della mensile “Parola di Vita”, diede vita alla prima comunità di 
Trento con 500 persone nel giro di poco tempo. Coessenziale a 
questa pratica è la condivisione delle esperienze quali frutto della 
Parola di Dio legata alla vita. La priorità data alla Parola di Dio 
nel Movimento dei Focolari è garanzia dell’ortodossia della sua 
prassi nel dialogo interreligioso. Un non cristiano, che s’imbatte 
nella spiritualità dell’unità del Focolare, si sente attratto sponta-
neamente ai propri libri sacri per trovare il brano corrispondente 
alla frase del Vangelo che i membri cristiani cercano di vivere at-
traverso la mensile “Parola di Vita”.



313Spiritualità dell’unità

b) Forma narrativa

La teologia narrativa, quale modo di comunicare l’esperienza 
spirituale, è inerente alla Bibbia che parla ai popoli di ogni età, 
costume ed epoca 40. Essa evoca l’identità tramite la partecipazio-
ne e quindi effettua una trasformazione in chi ascolta. L’enciclica 
Ecclesia in Asia raccomanda di presentare Gesù Cristo usando 
«metodi narrativi affini alle forme culturali asiatiche» (n. 20) e di 
seguire «una pedagogia evocativa, che usi storie, parabole e sim-
boli così caratteristici della metodologia asiatica nell’insegnamen-
to» (ibid.). Quando la FABC ha convocato il Primo Congresso 
Missiologico dell’Asia (dal 18 al 22 ottobre 2006 a Chiang Mai, 
Tailandia) con oltre mille partecipanti, l’intera metodologia era 
centrata sul racconto delle storie, cioè sulla condivisione della fe-
de 41. La storia di Gesù era il filo conduttore che univa l’unico 
intreccio di popoli, culture, valori e religioni asiatiche. 

Similmente, chiunque partecipa a un incontro del Focola-
re per la prima volta, sentirà qualcuno raccontare la «Storia del-
l’Ideale» 42. La parola “Ideale” si riferisce alle idee che la Lubich 
sostiene furono suggerite a lei dallo Spirito Santo per la fondazio-
ne e la vita dell’Opera di Maria o Movimento dei Focolari. Nel 
ricco corpus dei suoi scritti, la «Storia dell’Ideale» costituisce un 
genere letterario particolare con una funzione ermeneutica. Dalla 
prospettiva storica, essa presenta brevemente gli elementi fonda-
mentali della spiritualità dell’unità, le strutture e le tappe più im-
portanti dello sviluppo del Movimento. È la chiave che permette 
a una persona di entrare nel “mondo dei focolarini” e di com-
prenderlo. La Lubich sente l’imperativo di seguire l’esortazione 
evangelica: «Richiamate alla memoria quei primi giorni nei quali, 
dopo essere stati illuminati, avete dovuto sopportare una grande 

40   Methodology: Asian Christian Theology. Doing Theology in Asia Today, 
in FABC Papers No. 96: FABC-OTC, FABC, Hong Kong 2000, p. 91.

41   Cf. J. Kroeger, Telling the Story of Jesus in Asia. The Message of the First 
Asian Mission Congress, Chiang Mai, Thailand, October 18-22, 2006, in «Boletino 
Eclesiástico de Filipinas» 83, 858 (2007), pp. 35-40.

42   Cf. M. Vandeleene, Io - il Fratello - Dio nel pensiero di Chiara Lubich, 
Città Nuova, Roma 1999, pp. 126-134.



314 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

e penosa lotta» (Eb 10, 32-33). Per Chiara, raccontare la «Storia 
dell’Ideale» è un atto di fedeltà verso l’opera di Dio come l’aveva 
fatta. Nel 1999, uno studio fatto su questo aspetto dell’insegna-
mento di Chiara mostrò l’esistenza di 61 versioni della «Storia 
dell’Ideale» (sia scritte sia parlate) fatte da lei stessa negli anni 
1948-1999 43, trasmesse in varie occasioni in diverse nazioni. Di 
queste, sette furono svolte da Chiara nei raduni interreligiosi.

Il dialogo praticato dai membri del Focolare è espresso nella 
forma narrativa anche attraverso la condivisione delle storie per-
sonali del loro incontro con Dio, ossia attraverso esperienze sulla 
mensile “Parola di Vita” o sul suo commentario interreligioso. 
Tale pratica è divenuta la base per gli scambi dottrinali tra il Fo-
colare e i suoi partner nel dialogo. L’esperienza vitale e la teologia 
si rinforzano l’una con l’altra.

Un altro aspetto della teologia narrativa adoperata dalla Lu-
bich è il linguaggio simbolico che ella usa con immagini che piac-
ciono alle menti e culture asiatiche e nello stesso tempo rimanen-
do fedele alla Sacra Scrittura e alla Tradizione. Durante il suo pri-
mo viaggio in Asia, dalla fine di dicembre 1981 al gennaio 1982, 
Chiara integrò nei suoi discorsi delle immagini incontrate nei Pa-
esi che visitò. In Giappone rimase affascinata dalle piante bon-
sai per il fatto che le radici vengono tagliate per tenere le piante 
piccole. Chiara scrive nel suo diario: «Se noi non lasciamo che la 
nostra anima si stenda nel terreno delle mortificazioni, resteremo 
nani spirituali per tutta la vita» 44. Arrivando nelle Filippine, notò 
che a causa del clima equatoriale tanta frutta era “ingrappolata” 
come il cocco, il mango, le banane, i mangostano e altra 45. Pren-
dendo lo spunto dalla vegetazione lussureggiante, Chiara disse ai 
tremila membri della comunità filippina di amare il “grappolo” 
delle persone affidate a loro «facendosi uno con gli altri» come 
il bambù che si piega ma non si spezza; e di dare la vita agli altri 
imitando Gesù che come la pianta di banana è tagliata quando ha 

43   Cf. ibid., pp. 369-375.
44   C. Lubich, Incontri con l’Oriente, cit., p. 93.
45   Cf. C. Lubich, La vita un viaggio, Città Nuova, Roma 1985, p. 37.



315Spiritualità dell’unità

dato frutto 46. In Australia, Chiara ha visto che lo stemma mostra-
va due animali, il canguro e l’emù, che non possono camminare 
indietro. Scelse quindi queste immagini per esortare i membri del 
Focolare ad «andare sempre avanti con coraggio» avendo la Paro-
la di Dio come loro guida 47. Costatiamo dunque che la metodo-
logia della Lubich nel dialogo interreligioso, che utilizza l’approc-
cio induttivo e la forma narrativa, soddisfa la raccomandazione 
dell’enciclica Ecclesia in Asia già menzionata.

5. Conclusione

La spiritualità dell’unità che lo Spirito Santo diede a Chiara 
Lubich è una spiritualità mariana contemporanea fondata sulla 
visione trinitaria della Chiesa, capace di promuovere il dialogo 
interreligioso con basi sicure e metodi genuini. Infatti, essa ha 
aperto binari nuovi e unici alla Chiesa di oggi nel dialogo, come 
testimoniano la vita di oltre trentamila seguaci di varie religioni 
che vi aderiscono in quanto loro possibile. La spiritualità dell’uni-
tà apre la strada al messaggio evangelico in una maniera silenzio-
sa, come un piano inclinato, che ricorda l’entrata di Maria, quale 
Madre, nel cuore di ogni essere umano, creando uno spazio per la 
totale adesione al piano finale di Dio sull’umanità: cioè, portare 
Gesù Cristo, l’unico e universale salvatore del mondo. Un brano 
scritto dalla Lubich negli Statuti Generali dell’Opera di Maria ne 
dà conferma:

L’Opera di Maria mira inoltre: a conseguire, attraverso 
la comune pratica della “regola d’oro”, il dialogo ed 
attività di comune interesse con persone di altre reli-

46   C. Lubich, Address to the Philippine Community (San Agustin College, 
Manila, January 24, 1982), in «New City Magazine» 17, 2 (1982), p. 21.

47   C. Lubich, La vita un viaggio, cit., p. 39.



316 Spiritualità dell’unità: binari di dialogo interreligioso

gioni, l’unione più profonda possibile in Dio tra tutti 
i credenti e, attraverso l’amore, vera agape cristiana, a 
diffondere la fratellanza universale. In tal modo i se-
guaci delle altre religioni potranno conoscere l’amore 
e la pienezza della grazia che sono in Cristo, mentre i 
cristiani impareranno ad apprezzare di più i valori con-
tenuti nella religione altrui 48.

Crescencia Gabijan

Summary

This essay is an excerpt of the author’s study on the founda-
tional principles underlying Chiara Lubich’s commitment in inter-
religious dialogue. The analysis of Chiara’s theory (spirituality of 
unity) and praxis in interreligious dialogue surfaced six “clusters” 
of theological perspectives. The first five clusters are intimately 
linked to five points of the spirituality of unity underlying Lubich’s 
interreligious commitment. The sixth cluster concerns her specific 
methodology in the field. Her spiritual vision (spirituality of unity) 
has fostered breakthroughs in the lives of thousands of believers of 
other faiths, and thereby opened new avenues or pathways of inter-
religious dialogue for the Church today.

48   Statuti Generali dell’Opera di Maria, art. 6c.


