
NELLA LUCE DELL’IDEALE 	 Nuova Umanità
DELL’UNITà	 XXXII (2010/2) 188, pp. 185-215

Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

Il mistero della kenosis del Verbo che si fa uomo per far-
ci Dio ha affascinato ogni generazione cristiana. Per radunare 
l’umanità dispersa e orientarla verso il Padre, egli non ha esitato 
a spogliare se stesso, ad assumere la condizione di schiavo, giun-
gendo fino alla morte e alla morte di croce. I mistici d’Occidente, 
leggendo la Lettera agli Efesini nel latino della Vulgata, trovava-
no il termine ekénosen tradotto come exinanivit, e lo modularono 
a loro volta in molte espressioni: annichilarsi, annientarsi, rag-
giungere il vuoto, il nulla… Si sentivano attratti dalla kenosis di 
Cristo, fino a volerla rivivere in sé per avere il pieno possesso di 
Dio; un annullamento di sé totale, come via per l’infinita, totale 
pienezza di Dio.

Anche negli scritti di Chiara Lubich torna sovente il tema del 
“nulla” come elemento fondamentale nell’esperienza spirituale. 
Nel 1997 scrissi un articolo in proposito e glielo sottoposi. Ella 
volle che fosse letto insieme con tutti i membri della Scuola Abbà, 
perché venisse cesellato nella luce che emana la presenza di Gesù 
tra quanti sono uniti nel suo nome. Era il 28 marzo 1997, Venerdì 
santo; eravamo a Mollens, in Svizzera. A mano a mano che pro-
cedevo nella lettura, Chiara, nel suo profondo ascolto attento e 
amoroso, mi appariva icona di quel “vuoto d’amore” di cui stavo 
trattando. La trascrizione dei suoi interventi, puntuali, durante la 
mia lettura, hanno continuato ad essermi di luce. Mentre citavo 
Meister Eckhart sullo spogliamento completo di sé, commentava: 
«Noi non possiamo fare contemporaneamente due cose: svuotarci 
e riempirci. Noi possiamo solo riempirci, riempiendoci». Dopo un 
ulteriore richiamo a sant’Agostino: «è un vuoto sempre pieno il 
nostro. È la religione della pienezza, del Risorto, non dell’Abban-



186 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

donato, l’Abbandonato è la strada per arrivare… E nella nostra 
spiritualità questo positivo è tantissimo in evidenza». Infine riflet-
teva con noi sull’incidenza che la spiritualità dell’unità ha nella so-
cietà attuale proprio perché non presenta allo stesso tempo vuoto 
e pieno, ma solo «il pieno, persone realizzate, persone che hanno 
un’idea, una cultura, una fede. Pienezza». In definitiva, conclude-
va, «Io non sono, perché sono nell’amore».

A Mollens avevo promesso un secondo scritto su “Come vive-
re il nulla”, su come lasciare che, sul “nulla di noi”, Dio sia davvero 
il nostro Tutto. Lo preparai subito dopo, ma è rimasto nel com-
puter tutti questi anni, in attesa di poterlo leggere con Chiara… 
Forse è arrivato il momento di pubblicarlo comunque, anche se 
mancherà il suo ritocco carismatico.

* * *

«Per accogliere in sé il Tutto bisogna essere il nulla come Gesù 
Abbandonato. (...) Solo il nulla raccoglie tutto in sé e stringe a sé 
ogni cosa in unità». Così si concludeva l’articolo Sul nulla di noi, 
Tu 1. Lì era venuta particolarmente in rilievo l’azione di Dio che, 
facendosi presente tra persone unite dal patto dell’amore scam-
bievole e da Gesù Eucaristia, le svuota di sé e le riempie di Lui 
stesso.

Dopo aver contemplato la bellezza di questo “nulla pieno di 
Dio”, possiamo domandarci quale sia il contributo richiesto alla 
persona che “patteggia” unità per raggiungere il “nulla-tutto” del-
l’amore. Il nulla che Dio riempie con la sua presenza è infatti dono 
suo, ma nello stesso tempo è impegno, è un nulla “voluto” 2.

Il presente lavoro, senza pretendere di esaurire l’argomento, 
per sua natura così vasto e profondo, vuole semplicemente dise-
gnare una linea pedagogica volta a indicare i diversi elementi at-
tinenti al tema. Dopo un accenno al valore della negazione di sé 

1   F. Ciardi, Sul nulla di noi, Tu, in «Nuova Umanità» XX (1998/2) 116, pp. 
233-251.

2   «Dio nasce dal nostro nulla voluto − scrive Chiara − ché, se io non fossi, 
Dio non potrebbe essere in me» (Inedito, 19 aprile 1959).



187Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

nel tradizionale cammino spirituale (I), passeremo ad esaminare la 
proposta mistagogica offerta da Chiara Lubich (II), per conclude-
re guardando a Gesù Abbandonato come modello del completo 
svuotamento di sé (III).

I. La ricerca del nulla di sé nel cammino tradizionale

In ogni tipo di esperienza umana e religiosa l’itinerario spiri-
tuale riserva una collocazione centrale all’elemento ascetico della 
rinuncia quale via per il raggiungimento del vuoto interiore, prelu-
dio alla pienezza del divino. Esso assume a volte una tale rilevanza 
fino ad assurgere a valore in sé.

Prima di delineare l’itinerario verso la tappa del nulla di sé, 
può quindi essere utile porsi l’interrogativo: perché per vivere il 
“tutto di Dio” ed essere partecipi della sua vita si esige il “nulla di 
noi”? Perché per avere la pienezza della vita si deve passare per la 
morte del proprio io?

I. 1. Perché il nulla di noi?

Le motivazioni della necessità dell’annichilazione sono state 
cercate in varie direzioni, a seconda delle diverse concezioni filo-
sofiche e religiose. Semplificando, potremmo raccoglierle attorno 
a tre filoni principali.

Il primo è di tipo ontologico. L’io in se stesso è considerato un 
ostacolo all’unione con l’Essere trascendente, con Dio, o comun-
que con l’Uno impersonale. Ciò che soltanto ha valore è l’Uno. 
Il molteplice è frutto di degradazione, è la negazione dell’Uno e 
quindi è male; va decisamente eliminato perché soltanto l’Uno 
sia. Staccatosi dall’Uno, all’Uno deve tornare. L’attaccamento al-
l’esistenza che si rifiuta di lasciarsi assorbire dall’Uno è un atteg-
giamento negativo. Questa visione filosofico-religiosa porta ad in-
tendere l’ascesi come rimozione assoluta del proprio io, chiamato 



188 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

a scomparire in una radicale annichilazione, per essere assorbito 
totalmente nell’Uno 3.

Il secondo tipo di giustificazione delle tecniche dell’annulla-
mento nasce da una visione dualistica del rapporto tra anima e 
corpo, spirito e materia, Dio e mondo. L’anima spirituale, apparte-
nente ad un mondo celeste, è stata imprigionata nel corpo come in 
un carcere. In questa concezione mistico-religiosa la negazione di 
sé è intesa come liberazione dell’anima da tutto ciò che è corporeo, 
materiale e mondano, in quanto male in sé 4.

Un terzo tipo di giustificazione dell’annullamento di sé nasce 
dalla convinzione che l’ostacolo alla comunione con Dio non sta 
nell’io in se stesso, ma nella “gestione” sbagliata dell’io. La co-
scienza avverte il senso del peccato: l’io si comporta in modo erro-
neo perché il peccato ha operato una frattura con Dio, nell’uomo 
stesso, con gli altri, con la creazione, e di conseguenza porta all’af-
fermazione di se stesso di fronte e contro le altre realtà. In questo 
caso, una volta che il peccato è stato eliminato, per grazia di Dio, 
il cammino ascetico ha di mira il superamento delle conseguenze 
del peccato: egoismo, ripiegamento su se stesso, desiderio di do-
minio, di sopraffazione..., così da consentire una piena apertura e 
disponibilità a rapporti di verità con Dio e con il creato, senza che 
si frapponga più alcun ostacolo.

3   Il sufi Rumi ha raccontato questo suggestivo aneddoto: «Un uomo 
bussa alla porta dell’Amico. “Chi è?”. “Sono io”. “Qui non c’è posto per due”, 
risponde la voce. L’uomo se ne va e trascorre un anno di solitudine. Quando 
torna: “Chi è?”, dice la voce. “Sei Tu, o Diletto”. “Poiché sono io, che io entri! 
Non c’è posto per due io in una casa”» (I. Shah, La strada del sufi, Ubaldini, 
Roma 1971, p. 150).

4   Nel Fedone di Platone leggiamo ad esempio: «Fino a quando noi 
possediamo il corpo e la nostra anima resta invischiata in un male siffatto, noi 
non raggiungeremo mai in modo adeguato quello che ardentemente desideriamo, 
vale a dire la verità» (Platone, Fedone, 66 B, in Platone, Tutti gli scritti, a cura 
di G. Reale, Rusconi, Milano 1991, p. 78). Plotino continua scrivendo: «La 
materia dunque è causa, per l’anima, di debolezza e di malvagità. Essa infatti è 
innanzitutto cattiva e il primo male: e l’anima stessa, qualora sia nella materia 
e l’abbia subita, genera il divenire e, se s’accomuna con essa, diventa cattiva» 
(Plotino, Le Enneadi, I, 8, 14, 51-53, vol. I, a cura di G. Faggin, Istituto Editoriale 
Italiano, Milano 1947, p. 275).



189Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

I. 2. L’annullamento di sé nell’itinerario spirituale del cristiano

Nella visione cristiana, secondo la quale la creazione, e l’uma-
nità in particolare, sono volute da Dio ed hanno una loro bontà on-
tologica, il cammino ascetico non chiede l’annullamento del pro-
prio io per venire assorbito in Dio (prima motivazione ascetica), 
né la negazione della propria creaturalità (seconda motivazione), 
ma il rinnegamento di ogni inclinazione egoistica, e quindi dell’io 
inautentico, così da perseguire la piena realizzazione della persona 
in Cristo.

Nei molteplici itinerari spirituali offerti dalla tradizione cri-
stiana l’ascesi ha assunto una grande varietà di forme 5. Essa ha 
tuttavia conosciuto una sostanziale unitarietà attorno ad alcuni 
temi di fondo. 

L’ascesi cristiana presenta innanzitutto una valenza cristolo-
gica, in quanto ha di mira la conformazione al mistero di morte 
di Cristo per giungere alla vita nuova della sua risurrezione, così 
da poter dire, con san Paolo, «Non sono più io che vivo [è il nulla 
di sé], ma Cristo vive in me [è il tutto di Dio]» (Gal 2, 20) 6. Essa 
nasce dal desiderio di “seguire Cristo” e di condividere la sua cro-
ce. La spiritualità del martirio lo testimonia esplicitamente: se la 
passione di Gesù è la più alta lezione del Maestro, allora autentico 
discepolo di un tale Maestro sarà soltanto il martire. «Allora sarò 

5   Ne ho accennato nell’articolo precedentemente citato.
6   Basti una citazione tratta dal libro di Basilio intitolato, significativamente, 

Asketikon. Alla domanda: «Per accedere a quel genere di vita che è secondo 
Dio, bisogna prima rinunciare a tutto?», Basilio inizia la sua catechesi mostrando 
come occorra rinunciare «al diavolo e alle passioni della carne (...) e alle parentele 
carnali e alle amicizie umane e a quelle consuetudini di vita che si oppongono 
all’integrità del vangelo della salvezza. E, cosa più necessaria ancora, è a se stesso 
che rinuncia chi si spoglia dell’uomo vecchio con le sue azioni». Quindi definisce 
così la rinuncia: «è scioglimento dai vincoli di questa vita terrena e temporanea, 
e libertà dalle umane convivenze; essa prepara e rende idonei a intraprendere la 
via di Dio. La rinuncia è anche liberazione dagli ostacoli per potere possedere e 
usare quelle cose più preziose dell’oro e di pietra molto preziosa. In una parola, 
essa è (...) il principio della nostra assimilazione al Cristo che, essendo ricco, per 
noi si fece povero» (Regole ampie, Interrogazione 8, in Opere ascetiche, a cura di 
U. Neri, UTET, Torino 1980, pp. 247, 251).



190 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

veramente discepolo di Gesù Cristo − scriveva Ignazio di Antio-
chia ai romani −, quando il mondo non vedrà il mio corpo» 7.

In questa linea, una seconda valenza dell’autentica ascesi cri-
stiana è quella agapica. Essendo legata al mistero di Cristo essa 
raggiunge la sua unità attorno al tema dell’amore, quale sua ultima 
motivazione 8.

L’ascesi ha poi una valenza teologica. Il mistico è consapevole 
che con le sue sole forze non può pervenire all’annientamento di 
sé; soltanto Dio può operare in lui il nulla 9. Gli autori spirituali 
insegnano che il “nulla” è soprattutto quello «dove Dio stesso ci 
mette e di cui lui è l’autore, e che opera in noi con il suo Spirito 

7   Lettera ai Romani, 4, 2, in I Padri Apostolici, Città Nuova, Roma 19989, 
p. 123.

8   Anche qui una sola citazione esemplificativa, di chiara risonanza agostiniana. 
In una lettera di Paolino di Nola a sant’Agostino leggiamo: «Mi insegni a fare la 
volontà di Dio, a camminare sulle tue orme, per seguire Cristo, a morire di questa 
morte evangelica, con la quale preveniamo la dissoluzione della carne, morendo 
volontariamente al mondo... Se potessi seguire le tue orme... allora potrei correre 
liberamente sulla strada che ti ha condotto a questa morte, che ti fa morire al 
mondo, vivere per Dio con Cristo che vive nel tuo cuore... Qual è la virtù che 
ci aiuta a trovare questa morte se non la carità che è forte come la morte (Ct 8, 
6). Essa distrugge in noi anche il ricordo del mondo; produce in noi l’effetto 
della morte perché ci fa amare Cristo..., perché vivendo per lui, noi moriamo al 
mondo e a tutti i suoi elementi... Nostra eredità è la morte di Cristo; non possiamo 
partecipare gloriosamente alla sua resurrezione se non a condizione di imitare la 
sua morte in croce, mortificando il corpo e i sensi della carne» (Ep. 45, 4-5, in 
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, 29, pp. 282-283).

9   «I contemplativi − scrive san Giovanni della Croce facendo intravedere il 
frutto di questo intervento di Dio − la chiamano contemplazione infusa o teologia 
mistica, mediante la quale Dio ammaestra e istruisce l’anima in perfezione 
di amore, senza che ella faccia niente e capisca come ciò avvenga. Questa 
contemplazione infusa, in quanto è sapienza amorosa di Dio, produce nell’anima 
due effetti principali: la purifica e la illumina disponendola all’unione di amore 
con Dio» (Notte oscura, II, 5, 1, in Opere, Postulazione Generale dei Carmelitani 
Scalzi, Roma 19794, p. 407). In una lettera del 1948, Chiara stessa, scrivendo ad 
un religioso, mostra come lo svuotamento di sé esigito dalla spiritualità dell’unità 
è fondamentalmente frutto dell’azione di Dio: «Se lei si butta per questa via 
(dell’unità), ben presto proverà le stimmate dell’abbandono! E allora il Signore 
scaverà nel suo cuore un vuoto infinito..., che lei ricolmerà immediatamente con 
Gesù Abbandonato...» (Lettera, 30.3.1948, in L’unità e Gesù Abbandonato, Città 
Nuova, Roma 1984, p. 100).



191Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

e la sua grazia» 10. San Giovanni della Croce, là dove parla della 
purificazione passiva, ha magistralmente descritto gli interventi di 
Dio sull’anima per vuotarla totalmente. Dio stesso interviene per 
rimuovere ogni ostacolo all’unione con lui.

I. 3. La crisi dei cammini tradizionali e la ricerca di nuove vie di 
santità

Pur essendo ancorati a queste dimensioni teologali, gli itinerari 
ascetici tradizionali a volte hanno subito influssi culturali di dualismi 
di origine non cristiana, rimanendo succubi di visioni antropologi-
che pessimistiche; hanno accentuato notevolmente le conseguenze 
del peccato originale e la condizione di peccato in cui versa l’uomo; 
hanno coltivato sia progetti di mistica dimentichi dell’umanità me-
diatrice di Cristo sia forme di ascesi, troppo fiduciosi nelle capacità 
di auto-salvezza; hanno enfatizzato la lotta di liberazione dal corpo, 
il rinnegamento delle sue esigenze, il rifiuto del creato. L’ascesi ha 
rischiato di essere perseguita per se stessa, nel desiderio di giungere 
al pieno dominio di sé. Il rinnegamento di se stessi poteva portare, 
paradossalmente, all’autocompiacimento.

Gli itinerari ascetici, nelle loro modalità espressive, inoltre, 
sono spesso fortemente dipendenti da tradizioni di tipo monasti-
co, che privilegiano le penitenze corporali, il silenzio, le veglie, i di-
giuni, la solitudine, il disprezzo delle realtà umane..., e non sempre 
sono confacenti con la condizione del laico contemporaneo.

L’insieme di tali fattori ha spesso fatto pensare all’unione mi-
stica con Dio come ad una realtà lontana per i comuni cristiani, 
quasi irraggiungibile. Per la maggior parte dei fedeli il cammino 
ascetico sembrava destinato a protrarsi a dismisura, mentre la meta 
dell’unione con Dio si allontanava irrimediabilmente.

La sensibilità odierna, i nuovi parametri culturali, una nuova 
antropologia hanno messo in crisi molti aspetti del tradizionale cam-
mino ascetico. Se la saggezza dell’antichità potrebbe rispecchiarsi 
nelle parole di Plotino: «Escludi tutte le cose», oggi essa sembra 

10   P. de Bérulle, Opuscules de Piété, Paris 1944, p. 142.



192 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

esprimersi nell’invito: «Accogli tutte le cose» 11. Si invoca quindi una 
“nuova ascesi” che tenga conto della visione positiva delle realtà cre-
ate e della corporeità, di un maggiore rispetto della persona, della 
ricerca di una santità non più necessariamente legata agli ambienti 
monastici, ma possibile ai laici, attenta alla quotidianità...

II. La via al nulla di sé nella mistagogia di Chiara Lubich

L’itinerario ascetico proposto da Chiara Lubich sembra ri-
spondere a queste nuove attese culturali ed ecclesiali. La fondatrice 
del Movimento dei Focolari non ha perseguito direttamente la ri-
cerca di un metodo ascetico; esso è apparso come conseguenza di 
un più ampio progetto spirituale, guidato da una particolare visione 
mistica, in sintonia con la grande tradizione cristiana nella quale la 
ricerca di nuovi cammini spirituali è sempre stata guidata da una 
visione della mistica e da essa dipendente. È infatti la meta a de-
terminare il cammino. Grazie alla novità dell’esperienza spirituale 
del Movimento dei Focolari e alla sua visione mistica dell’itinerario 
spirituale, anche i risvolti ascetici assumono caratteri di novità. Per 
comprendere la mistagogia di Chiara Lubich sul nulla di sé occorre 
quindi accennare alla sua prospettiva mistica, da cui essa dipende.

II. 1. Un nuovo cammino ascetico guidato da una nuova mistica

L’esperienza spirituale che caratterizza il Movimento dei Foco-
lari, dopo la grande iniziale comprensione di Dio Amore, fu subito 
guidata dalla Parola di Dio vissuta. Non vi era un progetto precosti-
tuito, così come non si andava alla ricerca di una particolare ascesi. 
Si seguiva docilmente quello che Dio chiedeva. Era la sua Parola, 
a mano a mano che la si viveva, a segnare le tappe del cammino 
da compiere. Non si doveva aggiungere niente al Vangelo: bastava 

11   Cf. P. Hadot, Plotino o la semplicità dello sguardo, Einaudi, Torino 1999.



193Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

vivere la Parola e la volontà di Dio in essa manifestata: in questo si 
trovava la pienezza di vita. Non ci si misurava con tradizioni ester-
ne, ma con la novità evangelica. La via da percorre era Cristo stesso, 
“la Via”. Vivere il Vangelo portava a rivivere il cammino di Cristo, 
a vivere Cristo stesso. Questa via evangelica si è così dimostrata “la 
via”. Le stesse tappe classiche del cammino spirituale − via purga-
tiva, illuminativa, unitiva − sono da lei spiegate come frutto della 
Parola vissuta, che monda, illumina, porta all’unione con Dio.

Questa lettura carismatica della Parola di Dio ha introdotto i 
primi membri del Movimento nel cuore stesso del Vangelo: l’uni-
tà, raggiunta mediante l’amore reciproco e l’assimilazione a Gesù 
Crocifisso e Abbandonato. La mistica che ne scaturisce non è più 
soltanto quella che nasce dal primo comandamento (la mistica 
dell’unione personale con Dio) o dal secondo comandamento (la 
mistica dell’azione del servizio), ma quella che nasce dall’amore 
reciproco, dall’unità nell’amore tra “due o più”, quindi, come scri-
ve Chiara, «la mistica di coloro che si amano a vicenda come Egli 
[Cristo] ci ha amato», la mistica «di un’unità di anime che rispec-
chia, stando in terra, la Trinità di Lassù». Quindi, continua Chiara, 
«la nostra mistica suppone almeno due anime fatte Dio, fra le quali 
circoli veramente lo Spirito Santo (...) che li consuma in uno (...). 
Allora e solo allora i due sono Gesù. Ecco la mistica nostra» 12.

L’itinerario della spiritualità dell’unità sembra così iniziare dal 
momento “unitivo” − per riprendere la terminologia delle tappe 
classiche del cammino spirituale − e, conseguentemente, dagli altri 
momenti, “illuminativo” e “purgativo”. È l’amore che fa vedere e 
che motiva ogni rinuncia.

Chi entra nella via dell’unità − spiega Chiara in proposi-
to − entra direttamente nella via unitiva. (...) Infatti chi 
entra nella via unitiva, dell’unità, entra in Gesù. Toglie 
sé per viver Gesù. Anzi, non toglie nemmeno sé, ma vive 
Gesù perché può fare una sola cosa 13.

12   Appunto inedito, 29 settembre 1950. 
13   Appunto inedito, 16 maggio 1950.



194 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

Nell’itinerario spirituale dell’unità l’ascesi è fortemente ridi-
mensionata, rimane quasi nell’ombra, addirittura sembra sorvolata 
per porre immediatamente in primo piano il “vivere Gesù”. Piut-
tosto che “togliere sé” si richiede di “vivere Gesù”; quel Gesù che 
è presente nell’unità tra “due o più”. 

Sarà questa visione “mistica” della meta − partire direttamen-
te dall’unità e quindi dall’essere Gesù − che guiderà l’intero cam-
mino spirituale, anche per quanto riguarda la necessaria dimen-
sione ascetica. Più che un’ardua, interminabile salita, il cammino 
verrà interpretato come un porsi immediatamente al vertice della 
montagna, in Gesù e nel suo regno, e da lì, lungo il crinale, iniziare 
l’itinerario spirituale.

La nuova via trova le sue linee di forza nell’amare e soprattut-
to nell’adempiere al comandamento nuovo dell’amore reciproco. 
In essa l’ascetica sarà decisamente conseguente alla mistica del-
l’unità: accanto agli strumenti classici volti a favorire l’unione con 
Dio e il servizio dei fratelli, sviluppa nuovi strumenti per una “tec-
nica dell’unità”. Si esigono modalità nuove di rinnegamento e di 
morte in vista dell’unità, commisurate al fratello e alla reciprocità 
dell’amore e avranno quella radicalità dell’amore che si apprende 
nella misura in cui si partecipa al mistero di Gesù Abbandonato.

Tenendo presente questo progetto globale − per altro qui ap-
pena richiamato − possiamo ora guardare alla concreta proposta 
mistagogica offerta da Chiara.

II. 2. Linee mistagogiche per giungere al nulla di noi

La novità e la portata mistica del nulla nell’insegnamento di 
Chiara, intravista nel precedente articolo 14, non rimane una pro-
posta dottrinale astratta, ma si risolve in una mistagogia cristiana 
per il raggiungimento del nulla quale dimensione correlata alla pie-
nezza di Dio. La spiritualità dell’unità propria dell’Opera di Ma-
ria, al pari di ogni altra spiritualità, è proposta di una concreta via 
di santificazione, anche nei suoi risvolti ascetici. Nel 1981 Chiara si 

14   F. Ciardi, Sul nulla di noi, Tu, cit.



195Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

rivolgeva a tutti i membri del Movimento per iniziare nuovamente 
con loro il “Santo viaggio” verso quella santità che è volere di Dio 
per tutti i cristiani e che lei aveva sentito rivolta a sé in modo del 
tutto particolare fin dalla sua chiamata. Le prime tappe propo-
ste erano decisamente di ordine ascetico: «Dichiarare guerra alla 
nostra volontà»; «annientare ogni attaccamento che non sia Lui 
solo… Tagliare, bombardare, rinunciare, ammazzare, fare guerra 
a tutto ciò che non è Lui, la sua volontà nel presente» 15. Pur con-
sapevole della necessità di questo impegno ascetico, ben presto 
ricorda però a tutti la specificità della sua vocazione, l’amore, che 
consente di entrare direttamente nella sua tipica dinamica di “nul-
la-tutto”:

Nelle varie spiritualità che hanno abbellito la Chiesa at-
traverso i secoli, molti sono stati i modi suggeriti dallo 
Spirito Santo per insegnare ai cristiani ad annullarsi (…).
Noi, pur tenendo presente il dovere della rinuncia, dob-
biamo seguire una via particolare: trovare il nulla di noi 
pensando a Dio e alla sua volontà, e al prossimo vivendo 
in noi le sue ansie, le sue pene, i suoi problemi, le sue gioie.
Sì, amando.
Se siamo “amore” sempre, nel presente, noi, senza che ce 
ne accorgiamo, siamo per noi stessi nulla.
E perché viviamo il nostro nulla affermiamo con la vita la 
superiorità di Dio, il suo essere Tutto.
Nello stesso tempo però, perché siamo nulla nel presente 
essendo amore, Dio ci fa subito partecipi di Lui, e allora 
siamo “niente” per noi stessi e “tutto” a causa di Lui 16.

A partire da questo testo vorrei sottolineare due aspetti par-
ticolari che possono aiutare a rispondere alla domanda iniziale: 
come vivere il “tutto di Dio” sul “nulla di noi”. Essi sono: il com-
pimento della volontà di Dio, il dono di sé.

15   C. Lubich, La vita un viaggio, Città Nuova, Roma 1984, pp. 13-14.
16   Ibid., pp. 134-135.



196 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

II.2.1 Il nulla frutto del compimento della volontà di Dio

Il legame tra l’annientamento di sé, espresso nella rinuncia alla 
propria volontà, e il compimento della volontà di Dio che porta alla 
divinizzazione, è costantemente sottolineato dalla spiritualità cristiana. 
L’accento viene posto solitamente sul rinnegamento della propria vo-
lontà come via indispensabile per il compimento di quella di Dio 17.

Chiara, pur consapevole del valore dell’annientamento della 
propria volontà, persegue una via decisamente positiva. «Esser la 
volontà di Dio in atto nell’attimo presente − annota il 23 novembre 
1950 − è amare Dio con tutto il cuore, la mente… È esser Dio. È 
vivere Gesù Abbandonato e cioè il vuoto di sé per esser Dio» 18. 
Essere la volontà di Dio, amare, essere Dio appaiono aspetti stret-
tamente relati l’uno all’altro, anzi immanenti l’uno nell’altro. Il 
vuoto di sé ne è l’effetto susseguente.

Tutto è centrato sul perfetto compimento della volontà di 
Dio. Il lavoro del cristiano va in quella direzione: innamorarsi del-
la volontà di Dio compresa come espressione del suo amore per 
ciascuna creatura; coglierne la bellezza; credere nella sua divina 
eccellenza rispetto alla volontà umana, fino a trovare in essa la pie-
nezza di vita e sperimentare la gioia che sgorga dal suo compi-
mento 19. Ciò che è cercato è il compimento della volontà di Dio, 

17   Veronica Giuliani scrive ad esempio: «Più l’anima sarà nel suo 
annientamento, umile e bassa, [più], con questo esercizio di umiltà continuato, 
rinnovato ed accompagnato da una fervente carità, dal distacco da tutto, e dallo 
spogliamento del proprio volere, starà continuamente nella volontà di Dio, sempre 
in Dio e con Dio, e farà tutto per suo amore» (Un tesoro nascosto ossia Diario di S. 
Veronica Giuliani, Giachetti Figlio e C., Prato, 1895-1903, vol. IV, p. 248).

18   Appunto inedito.
19   «Alle volte − leggiamo in un altro scritto di Chiara − la volontà di Dio è 

dolore, è abbandono, è strazio. Volerla come unica “preferenza” dell’anima è rendere 
incrollabile l’unità della nostra anima con Dio e quindi col prossimo (...) Cercare (che 
è trovare e possedere) Dio nella volontà sua nell’attimo presente ed abbracciarLo 
sempre. Preferire fra tutti questi attimi quelli dolorosi (...) perché lì è Gesù crocefisso 
e abbandonato che “sposa” l’anima. Questa preferenza che è sempre dapprima di 
volontà ben presto diventa affettiva ed allora ci si butta in un mare di dolore e ci si 
trova a nuotare in un mare di amore, di gaudio pieno» (C. Lubich, Lettere dei primi 
tempi. Alle origini di una nuova spiritualità, Città Nuova, Roma 2010, pp. 160-161).



197Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

non l’annientamento della propria volontà. Il vuoto di sé come 
annientamento della propria volontà diventa una realtà, ma viene 
come una conseguenza.

Nei suoi scritti spesso Chiara conferma questa attitudine po-
sitiva che la porta a perseguire il Tutto e che sfocia poi nel nulla 
di sé. A proposito dell’atteggiamento da tenere nei confronti delle 
tentazioni, ha spiegato, ad esempio, che dobbiamo

trattare duramente noi stessi, dir di no senza compassio-
ne al nostro io. Dir di no, di no, di no; dieci, venti volte 
al giorno. Ma noi sappiamo − aggiunge subito − che c’è 
un modo tipicamente nostro per dirgli di no non soltanto 
dieci, venti volte al giorno, ma tutto il giorno.
È quello di dir di sì a Gesù, alla sua volontà, di dir di sì 
ai prossimi, in tutto tranne nel peccato, dir di sì sempre, 
sempre con tutto il cuore.
Questi sì a Gesù sono un solenne no al nostro io. Con que-
sti sì a Gesù non lasciamo spazio al nostro io, lo rendiamo 
schiavo. Questi sì a Gesù sono la tomba del nostro io 20.

Così facendo non sarà solo la nostra preghiera a dirGli 
“Tu sei tutto, io sono nulla”, ma lo griderà la nostra stes-
sa vita 21.

Il procedere nell’itinerario spirituale è segnato dall’afferma-
zione positiva all’opera di Dio in noi (dirgli di sì), piuttosto che al 
rinnegamento ascetico (dire di no a noi stessi) 22.

20   C. Lubich, La vita un viaggio, cit., p. 66.
21   Ibid., p. 135.
22   Come vedremo meglio più avanti, da questa comprensione della 

volontà di Dio e dall’impegno a lasciarla penetrare nella propria vita nasce, come 
conseguenza, anche l’attrattiva per il distacco da tutto ciò che non è volontà di Dio. 
«Alla fine − annota Chiara nel suo diario in un periodo di malattia − Gesù non 
mi domanderà se la cura m’avrà guarita, ma se ho vissuto questo tempo nella Sua 
volontà con tutto il cuore per poterlo amare così. Sono attirata dal “distacco” verso 
tutto ciò che non è volontà di Dio. Perché il distacco è Lui, Gesù Abbandonato. 
Sono certa che ogni distacco è una piccola potatura e m’attendo, per la Sua gloria, 
un gettito di vita» (Diario, 30 marzo 1979).



198 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

Siamo, ancora una volta, davanti ad uno dei principi fonda-
mentali della spiritualità dell’unità, secondo la quale tutto l’impe-
gno cristiano è quello di lasciare vivere Cristo in noi 23. È lui stesso 
che viene a compire in noi la volontà del Padre. È lui in noi che 
opera facendoci sperimentare la pienezza della vita. La sua presen-
za attualizza in noi la volontà del Padre e insieme elimina ogni altra 
volontà umana. Allora è possibile «esser senza volontà per aver la 
capacità della volontà di Dio» 24.

Come dunque essere nella pienezza di Dio sul nulla di noi 
stessi? Accogliendo e compiendo la volontà di Dio. Vivendo la sua 
volontà, siamo “morti” a noi stessi, in quanto vive in noi un Altro: 
Dio, con la sua volontà. Quando poi Chiara sottolinea l’identità, in 
Dio, tra il suo essere e il suo volere, e quindi tra l’amore di Dio e la 
sua volontà, appare immediato il rapporto tra l’amore e il nulla di 
sé. Vivendo la volontà di Dio si vive Dio, si vive l’amore: la pienezza 
di lui e la vita agapica ci ha completamente svuotati di noi stessi.

II.2.2 Il nulla frutto del dono

In questa linea si colloca un secondo elemento dell’insegna-
mento di Chiara sul modo di raggiungere l’annientamento: il le-
game tra il “nulla di sé” e il “dono di sé” nell’amore. Abitualmen-
te il proprio rinnegamento e l’annichilazione vengono perseguiti 
mediante l’allontanamento dal fratello e l’isolamento dal mondo. 

23   «Dio − ha scritto Chiara − ha tracciato per noi una nuova via: la via 
“dell’unità”, e cioè di Gesù in noi e fra noi. Per altri ha tracciato la via della 
“povertà”, la “piccola via”, quella dell’“orazione”, e così via. Gesù è la nostra via. 
(...) Per seguire Gesù, dobbiamo fare in modo che noi uomini siamo in unità con 
Dio dentro di noi (...). Occorre vivere con tutto il cuore, con tutta la mente e con 
tutte le forze la sua volontà nell’attimo presente. Vivendo così la volontà di Dio, 
siamo già “morti”, in quanto vive in noi un Altro: Dio, la sua volontà» (Perché mi 
hai abbandonato? Il dolore nella spiritualità dell’unità, Città Nuova, Roma 1997, 
pp. 87-88).

24   Appunto inedito, 26 luglio 1948. 



199Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

Quando, ad esempio Mechthild von Magdeburg afferma: «Devi 
amare il nulla», ne addita la via raccomandando: «devi fuggire il 
mondo, devi stare sola, non devi andare da nessuno» 25. Analoga-
mente l’aureo libro dell’Imitazione di Cristo ci consegna un inse-
gnamento ormai tradizionale: «I più grandi santi evitavano, per 
quando possibile, di stare con la gente e preferivano stare appar-
tati, al servizio di Dio. È stato detto: Ogni volta che andai tra gli 
uomini ne ritornai meno uomo di prima [Seneca, Epistola 7, 3]. 
(...) è più facile stare chiuso in casa che sapersi convenientemente 
controllare fuori casa (...). Se, dunque, uno si sottrae a conoscenti 
e ad amici, gli si farà vicino Iddio, con gli angeli santi» 26.

La spiritualità dell’unità indica una via diversa: il nulla di sé è 
frutto dell’amore che si fa dono. Già in una lettera del 1945 Chia-
ra metteva in rapporto il vuoto riempito da Dio con il donarsi del-
l’amore: «Solo nell’estrema povertà dell’anima, che si perde per amo-
re, Iddio fa il suo ingresso trionfale con la pienezza del gaudio» 27.

Il vuoto di sé, qui inteso come povertà dell’anima necessaria 
per avere il Tutto di Dio, è conseguenza di un amore che si fa 
dono. Il perdersi per amore si esprime nel dono di sé, senza riserve, 
all’altro, Dio o il fratello. Donando tutto non si ha più niente per se 
stessi: si è raggiunto, per una via eminentemente positiva, il vuoto 
di sé, l’annichilazione, nella quale «Iddio fa il suo ingresso trionfa-
le con la pienezza del gaudio».

II.2.2.1. La dinamica dono-vuoto-pienezza è innanzitutto evi-
denziata nel rapporto di comunione con Dio. Parlando di tale rap-
porto, Chiara così si esprime: «Prendi... ogni momento tutto ciò 
che è tuo e dallo a Lui. Daglielo sempre subito. Quanto più subito 
glielo darai, tanto più presto sarai Lui. (...) Ecco qui la nostra san-
tità: arrivare ad essere Lui. Poter dire con san Paolo: “Non sono 
più io che vivo. È Cristo che vive in me”» 28.

È ripreso, per altro verso, il discorso del rapporto tra il vole-

25   M. von Magde, La luce fluente della Divinità, Giunti, Firenze 1991, p. 48.
26   Imitazione di Cristo, I, XX, 1, 3, versione di U. Nicolini, Edizioni 

Paoline, Roma 19843, pp. 68, 71.
27   Lettera di Chiara del 15.4.1945, in L’unità e Gesù Abbandonato, cit., p. 80.
28   Lettera di Chiara del 22.4.1945, in ibid., p. 81.



200 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

re di Dio e il proprio volere. La povertà interiore, il vuoto, il nulla 
(«Non sono più io che vivo»), condizione indispensabile per avere 
la pienezza di Dio («Cristo vive in me»), sono raggiunti non per la 
via della negazione, ma per quella della donazione di sé a Dio che 
scaturisce dall’amore.

Il nulla di sé è la concreta conseguenza dell’andare verso Dio, 
senza tenere più niente per sé, fino a dimenticarsi. Amare (= do-
nare) è già pienezza di vita, è vivere la vita di Dio Amore, è essere 
penetrati e vissuti da Dio stesso.

II.2.2.2. La medesima dinamica di amore-donazione-nulla-
pienezza si riverbera nei rapporti con i fratelli. “Vivere l’altro”, 
“farsi uno” con l’altro, “l’arte di amare”, sono espressioni tipiche 
della spiritualità dell’unità che indicano un tipico modo di amare 
l’altro, che porta al più completo rinnegamento di sé. «Chi vive 
nel fratello − scrive Chiara − (...) è nulla». Lei stessa commenta: 
«È nulla perché è tutto e solo amore» 29. La morte, esigita dall’in-
segnamento di Cristo (perdere e salvare la propria vita: cf. Mt 16, 
25), è frutto dell’amore concreto al fratello, che diventa sorgente 
di vita nuova, anzi è in se stesso pienezza di vita in quanto amore. 
L’altro non è più considerato come un ostacolo all’unione con Dio. 
È piuttosto un’opportunità unica per uscire da sé (il nulla) ed en-
trare in Dio (il Tutto). L’altro è Gesù da accogliere, servire, amare. 
L’altro diventa, come leggeremo più avanti, «il Paradiso dell’io, il 
Regno dell’io».

Vi è una pagina nota nella quale Chiara comunica in merito 
una visione originale della dinamica di santificazione.

Ci sono tanti modi di ripulire una stanza: raccogliere paglia 
per paglia; usare una scopa piccola, una grande, un grande 
aspirapolvere, ecc. Oppure − per esser nel pulito − si può 
cambiar stanza e tutto è fatto.
Così per santificarci.

29   Appunto inedito, 8 settembre 1949.



201Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

Anziché lavorare tanto, si può immediatamente scostarsi 
e lasciar vivere Gesù in noi.
E cioè vivere trasferiti in Altro: nel prossimo, per esem-
pio, che − momento per momento − ci è vicino: vivere la 
sua vita in tutta la sua pienezza 30.

In questa sua ultima frase lo scritto ha preso una direzione ina-
spettata, almeno per chi non è familiare con la spiritualità dell’uni-
tà. Il trasferimento nell’Altro è immediatamente inteso, da Chiara, 
come trasferimento nel fratello, dove normalmente verrebbe riferito 
a Dio (ma non si è Dio, in Cristo, identificato con ogni fratello?).

Vivere trasferiti nel fratello è contemporaneamente pienezza 
dell’amore e perdita della propria vita: non si vive se stessi (= si è 
nel nulla) perché si vive nell’altro e contemporaneamente si è nella 
pienezza della vita perché si è nella pienezza dell’amore 31.

In definitiva il nulla-tutto dell’amore si realizza nel rapporto 
con il fratello, è frutto del «morire nel fratello», o più radicalmente 
del «morire tutto nel fratello», sinonimo di ascolto e di accoglienza 

30   Ibid.
31   Nel brano appena citato Chiara mostra questa dinamica di morte-vita 

con un esempio concreto: come ascoltare l’altro: «Ora si può entrare nell’altro 
in vari modi: spingendovisi come uno grande volesse entrare per una porta 
piccola… e fa così colui che non ascolta fino in fondo il fratello (che non muore 
tutto nel fratello che è il Paradiso dell’io, il Regno dell’io) e vuol dare risposte 
raccolte via via nella propria testa che possono essere ispirate ma non sono 
quel soffio di Spirito Santo che darà la vita al fratello. Vi è chi (amante di Gesù 
Abbandonato) più volentieri muore che vive ed ascolta il fratello fino in fondo, 
non preoccupandosi della risposta, che gli sarà data alla fine dallo Spirito Santo 
il quale sintetizza in brevi parole od in una tutta la medicina per quell’anima» 
(Appunto inedito). Lo Spirito Santo è dato in conseguenza del proprio donarsi 
al fratello. L’amore per l’altro, spinto fino al morire («più volentieri muore che 
vive»), frutta la vita e la luce: lo Spirito Santo. Spiegando questo brano ad un 
incontro di religiosi (13 febbraio 1975), Chiara diceva: «Noi possiamo annullare 
la nostra vita se ne viviamo un’altra. Se noi viviamo nell’attimo presente la Parola 
di vita, abbiamo annullato la nostra vita. Noi non possiamo vivere due vite: o 
l’una o l’altra. Quindi l’annullamento di noi non c’è mai. Noi nel Movimento dei 
Focolari non si è mai parlato di annullamento, del nulla per se stesso; è sempre 
un nulla pieno, pieno di un’altra cosa. (…) Non vivo più io, lascio che Cristo viva 
in me, lascio che la Parola viva in me» (trascrizione, inedita, dal parlato).



202 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

dell’altro, fino a mettere da parte ogni proprio interesse e sentimen-
to, per protendersi interamente verso l’altro. Chi vive la spiritualità 
dell’unità «più volentieri muore che vive ed ascolta il fratello fino in 
fondo», senza altra preoccupazione che quella di lasciar vivere in sé 
l’Amore, lo Spirito Santo, il solo capace di comprendere e amare 
l’altro come va amato. «Chi vive nel fratello − conclude Chiara in 
maniera icastica − (...) è nulla», perché è tutto e solo amore 32.

Narrando l’esperienza condivisa con le sue prime compagne 
e mostrando la fecondità del nulla, ella può testimoniare: «Perché 
nulla si sono tenute (ed hanno perso con l’anima anche le ispirazio-
ni parziali), hanno tutto» 33.

II.2.2.3. La dinamica dell’amore scambievole offre infine ulte-
riori possibilità per raggiungere il nulla di noi. Più ancora, si rivela 
come la via più esigente e più sicura per condurre alla massima 
esperienza del nulla di sé. Possiamo scorgervi un “di più” rispet-
to al nulla provocato dall’amore al fratello. «Chi costruisce l’unità 
con reciproco amore − afferma Chiara −, vive la morte del Cristo 
e la sua risurrezione: “sperimenta” la vita del Risorto, che ha in sé 
per la grazia. Vive, dunque, la vita che non muore» 34.

Come comprendere questo “di più” del nulla provocato dalla 
reciprocità dell’amore? Dal punto di vista ascetico l’amore si espri-
me nello stesso modo sia verso il fratello che contraccambia l’amore, 
sia verso quello che non lo contraccambia. In entrambi i casi esso 
deve farsi ascolto, accoglienza, servizio, dono... Nello stesso tempo 
l’autentica capacità di amare l’altro viene dall’essere amore, ossia 
dall’essere Gesù. Ed è qui che si inserisce la novità dell’insegnamen-
to di Chiara. Si è veramente Gesù, ella insegna, e quindi si può ama-
re autenticamente, quando si è uniti nel suo nome e lo si ha tra noi: 
«Noi non siamo perfettamente Gesù finché lui non è fra noi»; sol-
tanto allora siamo il Cristo in pienezza, il Corpo di Cristo, nell’unità 
ecclesiale. L’essere fatti veramente Gesù, nell’unità del “due o più” 
che nasce dall’amore reciproco, potenzia l’amore − è l’amore stesso 

32   Appunto inedito, 8 settembre 1949.
33   Appunto inedito, 23 novembre 1950.
34   C. Lubich, L’unità e Gesù Abbandonato, cit., p. 85.



203Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

di Gesù, è Gesù che ama − e quindi genera un più profondo essere 
nulla l’uno di fronte all’altro. In definitiva, il nulla di sé, nella sua più 
profonda radicalità, non si raggiunge da soli, ma vivendo insieme 
la reciprocità dell’amore. Allora diventa un “nulla di noi”, inabita-
to dalla Trinità che circola nelle persone legate tra loro da rapporti 
d’amore reciproco, da rapporti trinitari, pericoretici 35.

«Solo Cristo – ha scritto Chiara riprendendo le parole del 
Vangelo di Giovanni – può fare di due uno, perché il suo amo-
re, che è annullamento di sé (amore infuso in noi dallo Spirito 
Santo), ci fa entrare fino in fondo nel cuore degli altri». In chi 
“si annulla” e “fra due” che si uniscono annullandosi l’uno nel-
l’altro, per amore, «Cristo rivive e, nel Cristo, il Padre». Questa 
unità, prosegue Chiara, esige un amore ai fratelli che è «annul-
lamento di sé», perché Cristo viva in ognuno, e dall’unità tutti 
riaffiorino uguali e distinti. È la partecipazione al mistero trini-
tario dove «i Tre vivono unificandosi per la loro stessa natura: 
Amore, e unificandosi (= annullandosi) si ritrovano». «Quando 
Gesù è fra noi, siamo uno e siamo tre, ciascuno dei quali è ugua-
le all’uno» 36.

35   Un aspetto particolare di questo rapporto dono-vuoto-pienezza che 
siamo chiamati a vivere attraverso la comunione con i fratelli riguarda la relazione 
con i responsabili della comunità. Anche qui sarà sufficiente una breve citazione 
dagli scritti di Chiara, dove si accenna a questo rapporto in chiave di reciproco 
annientamento di se stessi e insieme di pienezza di luce. Perché Gesù possa parlare 
per bocca di chi ce lo rappresenta nell’autorità «dobbiamo annientare tutto: 
far tacere i sensi, l’intelletto, la volontà e la memoria ed anche le ispirazioni di 
Dio». Più ancora «tutto va donato» al responsabile, in modo che lui, a sua volta, 
«ripieno di tanto amore, trabocca luce per tutti». Quindi anche lui «dona tutto». 
La conseguenza è che si rivive il mistero di Gesù Abbandonato nei confronti del 
Padre: «Si vive, come Lui, perfettamente annientati». Questa dinamica, continua 
Chiara, vale «non solo quando ci si raduna in molti con uno che parla. Ma sempre: 
quando parla un fratello, dobbiamo tutto annientare (anche le ispirazioni divine) 
per entrare in lui perfettamente, fattici nulla e perciò semplici. Solo la semplicità 
entra dovunque. E ciò significa essere uno. E qui si vede come essere uno è essere 
Gesù Abbandonato» (Appunto inedito, 3 aprile 1959). «In questa dialettica delle 
cose create, per fare unità di due è necessario che uno sia nulla e rimanga nel nulla» 
(Appunto inedito, 20 luglio 1949).

36   M. Cerini, Dio Amore nell’esperienza e nel pensiero di Chiara Lubich, 
Città Nuova, Roma 1991, pp. 57-58.



204 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

Anche nell’aspetto ascetico la spiritualità “collettiva” mostra 
tutta la sua coerenza.

II.3. Rinnegare se stessi e prendere la propria croce

Il percorso ascetico tracciato da Chiara si è rivelato eminen-
temente positivo e perfettamente in linea con la sua spiritualità 
comunitaria. Il vuoto e il nulla di sé sono la conseguenza del vivere 
la volontà di Dio, del dono di sé, della dinamica d’unità, in una 
parola, dell’amore colto nella sua essenza di relazioni trinitarie.

Partendo da questa visione possono essere ripensati molti ele-
menti dell’ascesi, così come si sono sviluppati lungo la storia della 
spiritualità. Chiara lo lascia intendere quando, parlando di Gesù Ab-
bandonato e di Maria Desolata, scrive: «M’attira il loro “nulla”. È lì la 
santità: il nulla di noi perché trionfi Dio in noi. Nulla che trovo aman-
do la sua volontà e i fratelli, ma anche “perdendo” tutto quanto va 
perso, con generosità e immediatezza» 37. In queste parole è indicato 
il percorso verso il nulla come ricerca positiva dell’amore di Dio e del 
fratello e, soltanto conseguentemente, la ricerca del “perdere”, che 
richiama l’evangelico lasciare e rinnegare. Gli elementi ascetici tra-
dizionali possono quindi essere ripresi in considerazione, ma ormai 
sono collocati in un nuovo contesto: la logica dell’amore e dell’unità.

II.3.1. L’ascesi, fattore “secondo”

L’ascesi, nella spiritualità dell’unità, viene come fattore “se-
condo”. La prima esperienza è quella della scoperta di Dio Amore. 
L’ascesi appare in un secondo momento, quasi supporto all’espe-
rienza “prima”, per sostenerla e custodirla. 

Attendere costantemente alla volontà di Dio, vivere in at-
teggiamento di dono, essere nella reciprocità dell’amore esige 

37   Diario, 10 maggio 1991.



205Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

un coerente atteggiamento di rinuncia a ciò che può contrasta-
re la positiva scelta dell’amore o far sì che la vita di Dio possa 
essere interrotta o diminuita. Più viva è l’esperienza dell’amore 
e dell’unità, maggiore è la consapevolezza della radicalità della 
rinuncia implicata 38. Più la persona entra in Dio e Dio in lei, più 
percepisce la vanità di tutto ciò che non è Dio. La pienezza della 
vita di Dio relativizza ogni altro amore, ogni altro possesso, ogni 
altro volere.

Ciò appare già al sorgere dell’esperienza cristiana. L’azione 
“prima” degli apostoli è quella di seguire Gesù, per rispondere alla 
sua chiamata. Non sono attratti dal «vendi quanto possiedi» o dal 
«lascia padre e madre», quanto dal «vieni e seguimi». È soltanto 
nella logica di questa dinamica positiva di scelta di Dio e di sequela 
di Cristo che si può giocare una vita.

Il lasciare, come azione “seconda”, è la conseguenza della 
scelta positiva di seguire Gesù, la cui persona supera ogni altro 
valore. Nella parabola del tesoro nascosto e della perla preziosa, 
Gesù sembra sottolineare la positività della sequela incondizionata 
a lui e alla sua parola, motivando, nello stesso tempo, il senso della 
rinuncia. Se l’uomo vende il campo lo fa perché ha scoperto un 
tesoro: compie questa azione pieno di gioia. Anche il mercante di 
perle vende tutto perché ha finalmente trovato quello che da sem-
pre ha cercato (cf. Mt 13, 44-46). È per questo motivo che i primi 
discepoli «lasciarono tutto» (cf. Lc 5, 11.28). 

La radicalità della rinuncia mostra la radicalità della scelta ed 
è a questa proporzionata. A sua volta la radicalità della sequela 
domanda la radicalità della rinuncia che si manifesta nel lasciare ed 

38   Possiamo vedere un’analogia con l’umiltà considerata come un 
aspetto dell’annullamento e quindi del nulla di sé. I mistici sono concordi nel 
dire che essa raggiunge la sua massima espressione solo quando è frutto della 
comprensione della grandezza di Dio. Così scrive ad esempio l’anonimo autore 
inglese della Nube della non conoscenza: «Tu che ti proponi di diventare un 
contemplativo (...) accetta di buon grado di essere umiliato dall’incomparabile 
grandezza e perfezione di Dio (questa è l’umiltà perfetta), piuttosto che dalla tua 
miseria personale (questa è l’umiltà imperfetta). In altre parole, fissa in maniera 
speciale la sua attenzione più sull’eminenza di Dio che sulla tua pochezza» (trad. 
it. di G. Brivio, Ancora, Milano 1981, pp. 389-390).



206 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

implica la volontà di tagliare con decisione, costi quello che costi, 
ciò che potrà fare da impedimento alla assoluta adesione a Cristo.

Ecco allora il senso delle parole del Vangelo: «Se qualcuno 
vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce 
ogni giorno e mi segua» (Lc 9, 23). O ancora: «Se uno viene a me e 
non odia suo padre, sua madre, la moglie, i figli, i fratelli, le sorelle 
e perfino la propria vita, non può essere mio discepolo. Chi non 
porta la propria croce e non viene dietro di me, non può essere mio 
discepolo» (Lc 14, 26-27) 39. In questa prospettiva l’ascesi (rinne-
gare, prendere la croce, odiare...) appare strumentale e secondaria 
davanti alla motivazione unica: “ri-amare” l’Amore, rispondere al-
l’amore. Il compito del cammino ascetico è quello di custodire e 
proteggere l’amore, consentirgli di durare e di crescere, e insieme 
di favorirlo nelle sue espressioni 40.

La proposta ascetica del Movimento si muove in questa dire-
zione. L’annientamento è amore, scrive Chiara, consapevole della 
dinamica del nulla-tutto dell’amore. L’annientamento nasce dal-
l’amore ed insieme esprime l’amore. «E bisogna lasciare anche la 
vita, cioè l’anima propria. Sì, tutto. Ed è giusto. Tutto è di Dio e noi 
dobbiamo amarLo al di sopra di tutto» 41.

II.3.2. Non mortificati, ma morti

La radicalità con cui Chiara ha accolto le parole evangeliche 
della rinuncia sono già evidenti in una scelta semantica fatta fin dagli 
inizi del Movimento: si preferiva la parola “morti” a “mortificati” 42. 
Spesso, infatti, la parola “mortificato” veicolava una deformazione 
dell’ascesi, intesa come ripiegamento su se stessi, una sottile ricer-

39   Cf. Mt 16, 24-26; Mc 8, 34-36; Lc 9, 23-25; Mt 10, 38-39; Lc 14, 27-33.
40   Riprendendo questa logica evangelica, Paolo VI, nella Lettera apostolica 

Poenitemini (17 febbraio 1966), esprimeva l’esigenza di una nuova ascesi che fosse 
frutto dell’amore e finalizzata all’amore: «già nell’Antico Testamento, è un atto 
religioso, personale, che ha come termine l’amore e l’abbandono nel Signore».

41   Appunto inedito, 26 ottobre 1949.
42   «Sin dai primi tempi poi (non andandoci la parola “mortificati” perché 

deformata) si diceva: “Non mortificati, ma morti”» (Diario, 23 marzo 1981).



207Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

ca di sé, un analizzarsi, un fermarsi a considerare i propri peccati, 
senza trascendersi in Dio e abbandonare veramente il proprio sé. 
Per questo, aderendo al dettato scritturistico e all’esperienza fon-
damentale della dinamica battesimale, Chiara punta direttamente 
all’essere “morti”, dove non c’è più spazio per il proprio io e quindi 
per fermarsi a guardarlo, considerarlo, commiserarlo, analizzarlo... 
Essere “morti” indica l’essere costantemente svuotati perché tutti 
immersi in Dio, nella sua volontà, e nel fratello da amare. Solo se si 
è morti a se stessi si è viventi in Cristo.

Ancora nel 1948 scriveva: «Bisogna perdere tutto, per tutto 
ritrovare nel Tutto! Ma perder tutto, significa proprio “tutto”, sen-
za riserva, senza giudizio, allora, quando siamo così pazzi abbiamo 
la Sapienza di Dio!» 43. Poco più tardi, nel 1949: «Così dobbiamo 
esser noi: il nulla. Gettar via tutto» 44. Quindi, commentando il 
passo evangelico di Luca 14, 33 («Così, chiunque di voi non rinun-
zia a tutto quanto possiede non può esser mio discepolo»), scrive: 
«“Chiunque”: dunque le parole di Gesù sono rivolte a tutti i cri-
stiani. “Tutto”: lo richiede a tutti per esser cristiani. Non possiamo 
essere attaccati nemmeno all’anima nostra (che è una delle posses-
sioni nostre), ma dobbiamo staccarci da tutto» 45.

Nei suoi scritti Chiara offre differenti esempi di tale distacco. 
In alcuni appunti del 1949, ad esempio, rilegge le esigenti richie-
ste di Gesù di lasciare, per lui, padre, madre, moglie, figli, campi, 
cogliendone tutta la radicalità (il morire), e insieme l’inscindibile 

43   C. Lubich, Lettere dei primi tempi. Alle origini di una nuova spiritualità, 
cit., p. 160

44   Appunto inedito, 29 settembre 1949.
45   Appunto inedito, 26 ottobre 1949. Giovanni della Croce mette in guardia 

dai mille piccoli attaccamenti che, per quanto piccoli, impediscono il cammino 
spedito verso l’unione con Dio. «Un solo appetito disordinato − scrive −, quantunque 
non sia materia di peccato mortale, è sufficiente per far diventare l’anima tanto 
schiava, sudicia e brutta che in nessun modo, finché l’appetito non sia purificato, essa 
può unirsi con Dio». E nomina alcuni di questi piccoli attaccamenti così comuni tra 
le persone spirituali: l’affetto per una persona, un vestito, un determinato cibo, certe 
conversazioni, o curiosità... E conclude: «Per me, non ha importanza che sia sottile 
o grosso il filo con cui è legato un uccello, perché questo rimarrà prigioniero, sia 
nell’uno che nell’altro caso, fino a quando non l’avrà spezzato» (Salita, I, 9, 3; 11, 4, 
in Opere, cit., pp. 44, 51).



208 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

legame tra il morire e il nascere di una vita nuova, tra nulla e pie-
nezza di vita:

È inutile costruire un cristianesimo ed illudersi di edifi-
care Cristo in noi (il che sarebbe essere discepoli suoi, 
praticanti la sua Parola) se prima non si rompono i lega-
mi del sangue, posponendo dal cuore, dalla mente, dal-
le forze padre, madre, fratelli, figli, ecc., per riporre nel 
cuore, nella mente, ecc. il Padre, Dio, come Lo aveva 
Gesù 46.

Davanti al nascere della nuova famiglia di Gesù (cf. Mc 3, 
34-35) il vincolo del sangue perde ogni valore. «A Dio interessa 
il vincolo divino, lo Spirito Santo, quello che ci fa figli di Dio e 
fratelli fra noi, unico vincolo di fraternità, per avere il quale oc-
corre rompere gli altri [vincoli] che impacciano». Questo atto del 
“lasciare” introduce immediatamente in una dimensione di morte 
che consente di accogliere con tale purezza la volontà di Dio da 
poter incontrare in modo nuovo, in fraternità soprannaturale (di-
mensione di vita), padre, madre, moglie, figli e fratelli, amandoli 
per Iddio, «ricomponendo l’Unità, spezzata dal peccato». Emerge 
tutta la positività di questa operazione di rottura dei vincoli del 
sangue. Essi sono bruciati dallo

Spirito Santo, che è Fuoco divoratore, il Quale, volen-
do operare in noi la seconda rinascita − quella che ci fa 
figli di Dio nell’unità perfetta fra l’uomo e la grazia, Dio 
partecipato −, consuma tutto in Sé, divinizzando, tutto 
infuocando, tutto traducendo in Fuoco, in Dio, in veri 
figli di Dio come Gesù 47.

La stessa radicalità del morire e la stessa dinamica di morte-
vita riappare in tutte le altre esigenze della rinuncia e del rinnega-
mento di sé a cui si è chiamati.

46   Appunto inedito, 26 ottobre 1949.
47   Ibid.



209Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

L’essere “morti”, richiesto nel cammino spirituale, va comun-
que molto più in profondità quando giunge a domandare il distacco 
dalla propria anima, il distacco dall’unità, il distacco da Dio stesso. 
Abbiamo appena letto queste esigenti parole: «Non possiamo esse-
re attaccati nemmeno all’anima nostra (che è una delle possessioni 
nostre), ma dobbiamo staccarci da tutto». In conseguenza, con ar-
dimento evangelico, Chiara giunge quindi ad affermare: «Bisogna 
lasciare anche la vita, cioè l’anima propria. Sì, tutto». Dio «vuole il 
distacco completo di noi da noi e di noi fra noi e di noi da Gesù e 
da Dio per Gesù e per Iddio»; sì, perfino il «distacco da Dio stes-
so» 48. «“Chi perde la propria vita la ritroverà”. Così ogni uomo ha 
da perdersi in Dio per divenire Dio; ha da essere pura volontà di 
Dio per essere manifestazione di Dio quaggiù; amor di Dio» 49. Non 
può essere diversamente: «In Cielo si arriva per una strada stretta, 
tanto stretta che vi passa solo il nulla!» 50.

III. Gesù Abbandonato modello del nulla

Per Chiara l’ascesi del nulla non è un progetto astratto o una 
delle tante pratiche della vita cristiana; è una Persona: Gesù nel suo 
mistero di abbandono. Abbiamo avuto modo, nell’articolo prece-
dentemente citato 51, di cogliere il rapporto tra Gesù Abbandonato 
e il Nulla (Gesù Abbandonato = “nada” totale), così come il rap-
porto tra il mistero di Gesù Abbandonato e il nulla di sé (essere il 
nulla di Gesù Abbandonato e vivere Gesù Abbandonato “infinita 
nullità” = vivere il nulla di sé). Qui brevemente vorrei accennare 
ad alcuni punti di questa mistagogia di Chiara, evidenziando come 
ella guarda a Gesù Abbandonato quale modello del cammino verso 
l’annullamento di sé, di come si vive appieno la volontà di Dio e 
quindi di come si annienta la propria; di come si dona la propria 

48   Appunto inedito, 15 ottobre 1949.
49   Appunto inedito del 1950.
50   Appunto inedito, 10 dicembre 1949.
51   F. Ciardi, Sul nulla di noi, Tu, cit.



210 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

vita, fino a “morire” nell’altro, e quindi se ne è privati; di come si 
rinnega se stessi e si prende la propria croce.

Non si tratta di un modello estrinseco da imitare esteriormen-
te. L’imitazione, in questo caso, non è soltanto un adeguamento 
morale. Essa significa adesione perfetta, partecipazione al suo stes-
so mistero, fino alla piena trasformazione in lui stesso. Potremmo 
dire che non siamo tanto noi ad adeguarci a lui, quanto lui a rivi-
vere in noi il suo mistero. Solo a questa condizione possiamo, a 
nostra volta, vivere lui nella sua più profonda kenosis, secondo l’in-
segnamento di san Paolo: «Abbiate gli stessi sentimenti che furono 
in Cristo Gesù, il quale, pur essendo di natura divina (...) annientò 
se stesso» (Fil 2, 5-7).

III.1. Gesù Abbandonato modello del compimento della volontà di Dio

Se il nulla è effetto del compimento della volontà di Dio, Gesù 
Abbandonato è il modello del nulla di sé, avendo vissuto la mas-
sima conformazione alla volontà di Dio, fino al suo più perfetto 
compimento. Le sue parole rivolte al Padre «non come voglio io, 
ma come vuoi tu» (cf. Mt 26, 39) trovano infatti la più alta realizza-
zione nel grido dell’abbandono (cf. Mt 27, 46). Il Padre voleva che 
il Figlio suo desse la vita per generare la nuova umanità di figli e 
figlie di Dio; ed è proprio in quel grido che Gesù adempie l’opera 
che il Padre gli ha dato da compiere. Il perfetto svuotamento di sé 
è frutto dell’amore obbediente e insieme il punto della massima 
fecondità.

Chiara mette in luce questo rapporto tra il mistero dell’ab-
bandono e il nulla nella vita spirituale, quando scrive: «Vivere Lui 
[Gesù Abbandonato] significava vivere il nulla di noi per essere 
tutti per Dio (nella sua volontà) e per gli altri» 52.

52   Appunto inedito, 8 aprile 1986.



211Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

III.2. Gesù Abbandonato modello dell’amore

Gesù Abbandonato è il modello di come ci si pone davanti 
al fratello. Modello del dono di sé, che svuota in proporzione alla 
misura del dono; modello dell’accoglienza dell’altro, che provoca 
il vuoto in sé in proporzione di quanto si accoglie. Gesù Abban-
donato è il modello della consequenzialità tra dono e nulla. Nel 
suo grido di abbandono lascia infatti intravedere la profondità del 
dono: «Aveva dato tutto. Una vita accanto a Maria (…). Tre anni di 
predicazione (…). Tre ore di croce, dalla quale ha dato il perdono 
ai carnefici, ha aperto il Paradiso al ladrone, ha dato a noi la Madre 
e, finalmente, il suo Corpo e il suo Sangue (…). Gli rimaneva la 
divinità. La sua unione col Padre (…) doveva scendere nel fondo 
della sua anima, non farsi più sentire, disunirlo in qualche modo 
da Colui col Quale aveva detto di essere uno solo» 53.

Gesù Abbandonato è il modello del “farsi uno” non solo con 
Dio (ha adempiuto il suo volere), ma anche con i fratelli. Egli si 
è caricato del peccato dell’uomo, della sua lontananza dal Padre, 
di ogni disunità. Tutto ha redento perché tutto ha assunto. Si è 
fatto “uno” con noi al punto che noi possiamo sentirci pienamente 
“con-presi”, ossia presi dentro di lui, che sa «compatire le nostre 
infermità, essendo lui stesso provato in ogni cosa a somiglianza di 
noi» (Eb 5, 15).

Amare l’altro con la misura stessa dell’amore di Gesù Abban-
donato porta, come conseguenza, a non prestare più attenzione a 
se stessi 54. L’amore per l’altro provoca il vuoto in sé e rende capa-
ce di un’accoglienza ancora più profonda che porta all’unità.

Sul nulla tutti possono scrivere... Bisogna mettersi di 
fronte a tutti in posizione d’imparare, ché si ha da im-
parare realmente. E solo il nulla raccoglie tutto in sé e 

53   C. Lubich, Il grido, Città Nuova, Roma 2000, p. 38.
54   «Gesù Abbandonato è il nostro stile d’amore. Egli ci insegna ad 

annullare tutto in noi e fuori di noi, per “farci uno” con Dio; ci insegna 
a far tacere pensieri, attaccamenti, a mortificare i sensi, a posporre persino le 
ispirazioni per potersi “fare uno” con i prossimi, che vuol dire servirli, amarli» 
(L’unità e Gesù Abbandonato, cit., pp. 57-58).



212 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

stringe a sé ogni cosa in unità: bisogna esser nulla (Gesù 
Abbandonato) di fronte ad ogni fratello per stringere a 
sé in lui Gesù 55.

Seguendo la via di Gesù Abbandonato, anche per noi, spiega 
Chiara, si apre la strada del nulla: «vuoti assolutamente di noi, an-
che di Dio in noi (e questo è amare alla Trinità!): esser cioè il nulla, 
il che significa Gesù Abbandonato: cioè il fratello che va vissuto in 
noi (ed il nulla è capace d’accoglierlo in sé), [essere] Maria Deso-
lata, [essere] Gesù Abbandonato» 56.

55   Appunto inedito, 28 agosto 1949. Chiara così commenta queste sue 
parole: «Questa pagina è importantissima per mettere in pratica il nostro farci 
uno con tutti. “Bisogna esser nulla (Gesù Abbandonato) di fronte ad ogni 
fratello” e non avere alcuna preoccupazione di comunicare qualcosa del nostro 
Ideale. Si comunica essendo nulla. È la nostra via per l’inculturazione: “e sul nulla 
tutti possono scrivere”. In queste pagine c’è l’Ideale col quale dovremo sempre 
confrontarci, per amare non soltanto l’Opera nostra, ma anche le altre Opere, 
non soltanto la nostra Chiesa, ma anche le altre Chiese, non soltanto la Chiesa 
militante, ma anche quella trionfante e quella purgante, e tutti gli altri, credenti 
e non... Questo è il nostro dover essere». Parlando poi di questo dinamismo 
del nulla-amore, Chiara si è domandata: «Siamo incapaci di farci uno perché il 
nostro cuore è già occupato dalle nostre preoccupazioni, dai nostri dolori, dalle 
nostre cose, dai nostri programmi? Come possiamo allora farci uno, e come le 
preoccupazioni, i dolori, le ansie del fratello possono entrare in noi? È proprio 
necessario tagliare o posporre tutto quanto riempie la nostra mente e il nostro 
cuore per farci uno con gli altri» (La vita un viaggio, cit., p. 63). Infatti «non 
si può entrare nell’animo di un fratello per comprenderlo, per capirlo, per 
condividere il suo dolore, se il nostro spirito è ricco di una preoccupazione, di un 
giudizio, di un pensiero... di qualunque cosa. Il “farsi uno” esige spiriti poveri, 
poveri di spiriti. Solo con essi è possibile l’unità» (L’unità e Gesù Abbandonato, 
cit., p. 105).

56   Appunto inedito, 10 ottobre 1949.



213Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

III.3. Gesù Abbandonato modello della rinuncia

Gesù Abbandonato è anche il modello di ogni rinuncia 57: 
«dobbiamo staccarci da tutto. E qui Gesù Abbandonato è Maestro 
universale» 58. Nel suo grido ha espresso la massima rinuncia, che 
contiene tutte le altre: la sua figliolanza divina, perché noi ritrovas-
simo la figliolanza con il Padre. A lui può guardare chi è chiamato 
al «distacco da Dio stesso» 59.

Contemplando il mistero dell’abbandono Chiara percepisce 
la novità del suo cammino di santità, anche rispetto alla tradizione 
spirituale che l’ha preceduta. «E qui è la nostra perfezione: quella 
alla quale noi (specificatamente) siamo chiamati» 60. Accenna, ad 
esempio, ad un possibile confronto con san Francesco, a cui è chie-
sto il distacco da sé per Dio, fino a quell’altissima povertà di mente 
e di cuore che ne caratterizza il carisma. La spiritualità dell’unità, 
perché incentrata sul mistero dell’abbandono di Gesù, sembra an-
dare più avanti nella radicalità del distacco. Qui si chiede il distac-
co da Dio per Iddio, pienezza d’amore. Chiara accenna anche ad 
un “di più”, nel distacco richiesto da chi segue Gesù Abbandona-
to, rispetto all’esperienza di san Giovanni della Croce. Il dottore 

57   «Abbiamo l’impressione infatti che con una certa insistenza egli abbia 
ripetuto al nostro animo parole di questo genere: Stai cercando la via, la tua via 
per farti santo? Sono Io, l’Abbandonato. Vuoi trovare il modello della rinuncia 
a te stesso, del taglio che chiama la vita, delle perdite che chiamano il guadagno, 
delle virtù di cui puoi rivestire la tua anima e in particolare della carità, madre 
e corona di tutte? (...) Guarda a me: a Gesù Abbandonato. È quella la tua 
via. La via completa in cui i tuoi sforzi precedenti, le tue aspirazioni, trovano 
compimento» (In cammino col Risorto, Città Nuova, Roma 19944, pp. 53-54).

58   Appunto inedito, 26 ottobre 1949. «E a chi si guarda, allora, per 
imparare questa grande arte d’esser poveri di spirito (...)? Si guarda a Gesù 
Abbandonato. Nessuno è più povero di Lui. (...) Guardando Lui, si comprende 
come tutto va donato o posposto per amore dei fratelli (...) vertice di spoliazione 
esteriore ma soprattutto interiore» (L’unità e Gesù Abbandonato, cit., pp. 105-
106). Chiara anni fa ci domandava: «abbiamo veramente Lui solo nel nostro 
cuore? O il nostro io, o persone, attività, opere, studi od oggetti, in mezzo ai 
quali dobbiamo vivere per compiere la volontà di Dio, prendono, anche per brevi 
tratti di tempo, il suo posto?» (ibid., p. 58).

59   Appunto inedito, 15 ottobre 1949.
60   Ibid.



214 Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

del nulla insegna che tutto va annientato in noi perché entri Dio, 
ed ecco la notte dei sensi e la notte dello spirito. A chi invece è 
chiamato a seguire Gesù Abbandonato è chiesto “l’annientamento 
di Dio” 61. «La vita nostra dunque è Gesù Abbandonato. Si vive, 
come Lui, perfettamente annientati» 62.

Se Gesù Abbandonato appare sublime modello del nulla è 
perché, fondamentalmente, è modello del dono: è nulla perché 
dono totale: «Gesù si fece Nulla; donò tutto» 63. È l’espressione 
vivente di come il nulla e il tutto coincidono:

Dunque distacco da Dio stesso. E qui è la nostra perfe-
zione (...). Ed è un continuo salto nel vuoto dopo aver 
trovato il Pieno. Ma il Vuoto è Lui, è Lei [Maria Deso-
lata]. Un tuffarsi nella tenebra dopo aver visto la Luce. 
Ma la Tenebra è Lui e Lei, dunque siamo sempre nel 
Pieno, che genera nuova Pienezza e ci fa traboccanti di 
Spirito, e siamo sempre nella Luce, che è fonte di nuova 
Luce 64.

Fabio Ciardi

Summary

In Chiara Lubich’s writings the concept of “nothingness” often 
appears as a fundamental aspect of spiritual experience. This article 
presents a pedagogical line of study and indicates a number of rel-
evant ideas. After a reference to the value of self denial in traditional 
spiritual development, the author examines Chiara Lubich’s mysta-
gogical propositions, and concludes with an exploration of a core text 

61   Cf. Appunto inedito, 3 aprile 1950.
62   Ibid. 
63   Appunto inedito, 24 luglio 1949.
64   Appunto inedito, 15 ottobre 1949.



215Come vivere il “nulla-tutto” dell’amore

of Chiara Lubich which presents Jesus Forsaken as the model for 
complete self emptiness.


