NELLA LUC\E DELLIDEALE Nuova Umanita
DELLUNITA XXXII (2010/2) 188, pp. 185-215

COME VIVERE IL “NULLA-TUTTO” DELCAMORE

Il mistero della kenosis del Verbo che si fa uomo per far-
ci Dio ha affascinato ogni generazione cristiana. Per radunare
I'umanita dispersa e orientarla verso il Padre, egli non ha esitato
a spogliare se stesso, ad assumere la condizione di schiavo, giun-
gendo fino alla morte e alla morte di croce. I mistici d’Occidente,
leggendo la Lettera agli Efesini nel latino della Vulgata, trovava-
no il termine ekénosen tradotto come exinanivit, e lo modularono
a loro volta in molte espressioni: annichilarsi, annientarsi, rag-
giungere il vuoto, il nulla... Si sentivano attratti dalla kenoszs di
Cristo, fino a volerla rivivere in sé per avere il pieno possesso di
Dio; un annullamento di sé totale, come via per I'infinita, totale
pienezza di Dio.

Anche negli scritti di Chiara Lubich torna sovente il tema del
“nulla” come elemento fondamentale nell’esperienza spirituale.
Nel 1997 scrissi un articolo in proposito e glielo sottoposi. Ella
volle che fosse letto insieme con tutti i membri della Scuola Abba,
perché venisse cesellato nella luce che emana la presenza di Gesu
tra quanti sono uniti nel suo nome. Era il 28 marzo 1997, Venerdi
santo; eravamo a Mollens, in Svizzera. A mano a mano che pro-
cedevo nella lettura, Chiara, nel suo profondo ascolto attento e
amoroso, mi appariva icona di quel “vuoto d’amore” di cui stavo
trattando. La trascrizione dei suoi interventi, puntuali, durante la
mia lettura, hanno continuato ad essermi di luce. Mentre citavo
Meister Eckhart sullo spogliamento completo di sé, commentava:
«Noi non possiamo fare contemporaneamente due cose: svuotarci
e riempirci. Noi possiamo solo riempirci, riempiendoci». Dopo un
ulteriore richiamo a sant’Agostino: «& un vuoto sempre pieno il
nostro. E la religione della pienezza, del Risorto, non dell’ Abban-



186 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

donato, I’Abbandonato ¢ la strada per arrivare... E nella nostra
spiritualita questo positivo ¢ tantissimo in evidenza». Infine riflet-
teva con noi sull’incidenza che la spiritualita dell’unita ha nella so-
cieta attuale proprio perché non presenta allo stesso tempo vuoto
e pieno, ma solo «il pieno, persone realizzate, persone che hanno
un’idea, una cultura, una fede. Pienezza». In definitiva, conclude-
va, «lo non sono, perché sono nell’amore».

A Mollens avevo promesso un secondo scritto su “Come vive-
reilnulla”, su come lasciare che, sul “nulla di noi”, Dio sia davvero
il nostro Tutto. Lo preparai subito dopo, ma ¢ rimasto nel com-
puter tutti questi anni, in attesa di poterlo leggere con Chiara...
Forse ¢ arrivato il momento di pubblicarlo comunque, anche se
manchera il suo ritocco carismatico.

B

«Per accogliere in sé il Tutto bisogna essere il nulla come Gesu
Abbandonato. (...) Solo il nulla raccoglie tutto in sé e stringe a sé
ogni cosa in unita». Cosi si concludeva larticolo Su/ nulla di no;,
Tu'. 1i era venuta particolarmente in rilievo 1’azione di Dio che,
facendosi presente tra persone unite dal patto dell’amore scam-
bievole e da Gesu Eucaristia, le svuota di sé e le riempie di Lui
stesso.

Dopo aver contemplato la bellezza di questo “nulla pieno di
Dio”, possiamo domandarci quale sia il contributo richiesto alla
persona che “patteggia” unita per raggiungere il “nulla-tutto” del-
I’amore. Il nulla che Dio riempie con la sua presenza ¢ infatti dono
suo, ma nello stesso tempo & impegno, ¢ un nulla “voluto” 2.

11 presente lavoro, senza pretendere di esaurire I'argomento,
per sua natura cosi vasto e profondo, vuole semplicemente dise-
gnare una linea pedagogica volta a indicare i diversi elementi at-
tinenti al tema. Dopo un accenno al valore della negazione di sé

U F Ciardi, Sul nulla di noz, Tu, in «Nuova Umanita» XX (1998/2) 116, pp.
233-251.

2 «Dio nasce dal nostro nulla voluto — scrive Chiara — ché, se io non fossi,
Dio non potrebbe essere in me» (Inedito, 19 aprile 1959).



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 187

nel tradizionale cammino spirituale (I), passeremo ad esaminare la
proposta mistagogica offerta da Chiara Lubich (IT), per conclude-
re guardando a Gestt Abbandonato come modello del completo
svuotamento di sé (ITI).

I. LA RICERCA DEL NULLA DI SE NEL CAMMINO TRADIZIONALE

In ogni tipo di esperienza umana e religiosa I'itinerario spiri-
tuale riserva una collocazione centrale all’elemento ascetico della
rinuncia quale via per il raggiungimento del vuoto interiore, prelu-
dio alla pienezza del divino. Esso assume a volte una tale rilevanza
fino ad assurgere a valore in sé.

Prima di delineare 'itinerario verso la tappa del nulla di sé,
pud quindi essere utile porsi I'interrogativo: perché per vivere il
“tutto di Dio” ed essere partecipi della sua vita si esige il “nulla di
noi”? Perché per avere la pienezza della vita si deve passare per la
morte del proprio io?

1. 1. Perché il nulla di noi?

Le motivazioni della necessita dell’annichilazione sono state
cercate in varie direzioni, a seconda delle diverse concezioni filo-
sofiche e religiose. Semplificando, potremmo raccoglierle attorno
a tre filoni principali.

Il primo ¢ di tipo ontologico. L'io in se stesso & considerato un
ostacolo all'unione con I’Essere trascendente, con Dio, o comun-
que con I'Uno impersonale. Cio che soltanto ha valore ¢ I'Uno.
11 molteplice ¢ frutto di degradazione, ¢ la negazione dell’'Uno e
quindi & male; va decisamente eliminato perché soltanto 1'Uno
sia. Staccatosi dall’'Uno, all’'Uno deve tornare. I'attaccamento al-
I’esistenza che si rifiuta di lasciarsi assorbire dall’'Uno ¢ un atteg-
giamento negativo. Questa visione filosofico-religiosa porta ad in-
tendere I’ascesi come rimozione assoluta del proprio io, chiamato



188 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

a scomparire in una radicale annichilazione, per essere assorbito
totalmente nell’'Uno °.

Il secondo tipo di giustificazione delle tecniche dell’annulla-
mento nasce da una visione dualistica del rapporto tra anima e
corpo, spirito e materia, Dio e mondo. L'anima spirituale, apparte-
nente ad un mondo celeste, ¢ stata imprigionata nel corpo come in
un carcere. In questa concezione mistico-religiosa la negazione di
sé ¢ intesa come liberazione dell’anima da tutto cio che & corporeo,
materiale e mondano, in quanto male in sé .

Un terzo tipo di giustificazione dell’annullamento di sé nasce
dalla convinzione che I'ostacolo alla comunione con Dio non sta
nell’io in se stesso, ma nella “gestione” sbagliata dell’io. La co-
scienza avverte il senso del peccato: I'io si comporta in modo erro-
neo perché il peccato ha operato una frattura con Dio, nell'uomo
stesso, con gli altri, con la creazione, e di conseguenza porta all’af-
fermazione di se stesso di fronte e contro le altre realta. In questo
caso, una volta che il peccato ¢ stato eliminato, per grazia di Dio,
il cammino ascetico ha di mira il superamento delle conseguenze
del peccato: egoismo, ripiegamento su se stesso, desiderio di do-
minio, di sopraffazione..., cosi da consentire una piena apertura e
disponibilita a rapporti di verita con Dio e con il creato, senza che
si frapponga piti alcun ostacolo.

> 11 sufi Rumi ha raccontato questo suggestivo aneddoto: «Un uomo

bussa alla porta dell’Amico. “Chi &?”. “Sono i0”. “Qui non c’¢ posto per due”,
risponde la voce. L'uomo se ne va e trascorre un anno di solitudine. Quando
torna: “Chi ¢?”, dice la voce. “Sei Tu, o Diletto”. “Poiché sono io, che io entri!
Non c¢’¢ posto per due 70 in una casa”» (I. Shah, La strada del sufi, Ubaldini,
Roma 1971, p. 150).

* Nel Fedone di Platone leggiamo ad esempio: «Fino a quando noi
possediamo il corpo e la nostra anima resta invischiata in un male siffatto, noi
non raggiungeremo mai in modo adeguato quello che ardentemente desideriamo,
vale a dire la verita» (Platone, Fedone, 66 B, in Platone, Tutt/ gli scritti, a cura
di G. Reale, Rusconi, Milano 1991, p. 78). Plotino continua scrivendo: «La
materia dunque & causa, per 'anima, di debolezza e di malvagita. Essa infatti &
innanzitutto cattiva e il primo male: e 'anima stessa, qualora sia nella materia
e I'abbia subita, genera il divenire e, se s’accomuna con essa, diventa cattiva»
(Plotino, Le Enneads, 1, 8, 14, 51-53, vol. I, a cura di G. Faggin, Istituto Editoriale
Ttaliano, Milano 1947, p. 275).



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 189

L. 2. Lannullamento di sé nell’itinerario spirituale del cristiano

Nella visione cristiana, secondo la quale la creazione, e 'uma-
nita in particolare, sono volute da Dio ed hanno una loro bonta on-
tologica, il cammino ascetico non chiede I'annullamento del pro-
prio io per venire assorbito in Dio (prima motivazione ascetica),
né la negazione della propria creaturalita (seconda motivazione),
ma il rinnegamento di ogni inclinazione egoistica, e quindi dell’io
inautentico, cosi da perseguire la piena realizzazione della persona
in Cristo.

Nei molteplici itinerari spirituali offerti dalla tradizione cri-
stiana I'ascesi ha assunto una grande varieta di forme’. Essa ha
tuttavia conosciuto una sostanziale unitarieta attorno ad alcuni
temi di fondo.

L’ascesi cristiana presenta innanzitutto una valenza cristolo-
gica, in quanto ha di mira la conformazione al mistero di morte
di Cristo per giungere alla vita nuova della sua risurrezione, cosi
da poter dire, con san Paolo, «Non sono piti io che vivo [¢ il nulla
di sé], ma Cristo vive in me [& il tutto di Dio]» (Ga/ 2, 20) ¢. Essa
nasce dal desiderio di “seguire Cristo” e di condividere la sua cro-
ce. La spiritualita del martirio lo testimonia esplicitamente: se la
passione di Gest ¢ la piti alta lezione del Maestro, allora autentico
discepolo di un tale Maestro sara soltanto il martire. «Allora sard

> Ne ho accennato nell’articolo precedentemente citato.

¢ Basti una citazione tratta dal libro di Basilio intitolato, significativamente,
Asketikon. Alla domanda: «Per accedere a quel genere di vita che & secondo
Dio, bisogna prima rinunciare a tutto?», Basilio inizia la sua catechesi mostrando
come occorra rinunciare «al diavolo e alle passioni della carne (...) e alle parentele
carnali e alle amicizie umane e a quelle consuetudini di vita che si oppongono
all'integrita del vangelo della salvezza. E, cosa pitl necessaria ancora, ¢ a se stesso
che rinuncia chi si spoglia dell'uomo vecchio con le sue azioni». Quindi definisce
cosi la rinuncia: «& scioglimento dai vincoli di questa vita terrena e temporanea,
e liberta dalle umane convivenze; essa prepara e rende idonei a intraprendere la
via di Dio. La rinuncia ¢ anche liberazione dagli ostacoli per potere possedere e
usare quelle cose pili preziose dell’oro e di pietra molto preziosa. In una parola,
essa ¢ (...) il principio della nostra assimilazione al Cristo che, essendo ricco, per
noi si fece povero» (Regole ampie, Interrogazione 8, in Opere ascetiche, a cura di

U. Neri, UTET, Torino 1980, pp. 247, 251).



190 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

veramente discepolo di Gesu Cristo — scriveva Ignazio di Antio-
chia ai romani —, quando il mondo non vedra il mio corpo» 7.

In questa linea, una seconda valenza dell’autentica ascesi cri-
stiana ¢ quella agapica. Essendo legata al mistero di Cristo essa
raggiunge la sua unita attorno al tema dell’amore, quale sua ultima
motivazione ®,

L’ascesi ha poi una valenza teologica. Il mistico ¢ consapevole
che con le sue sole forze non puo pervenire all’annientamento di
sé; soltanto Dio puo operare in lui il nulla ®. Gli autori spirituali
insegnano che il “nulla” & soprattutto quello «dove Dio stesso ci
mette e di cui lui & I'autore, e che opera in noi con il suo Spirito

7 Lettera ai Romani, 4, 2, in I Padri Apostolici, Citta Nuova, Roma 1998°,
p- 123.

8 Anche qui una sola citazione esemplificativa, di chiara risonanza agostiniana.
In una lettera di Paolino di Nola a sant’Agostino leggiamo: «Mi insegni a fare la
volonta di Dio, a camminare sulle tue orme, per seguire Cristo, a morire di questa
morte evangelica, con la quale preveniamo la dissoluzione della carne, morendo
volontariamente al mondo... Se potessi seguire le tue orme... allora potrei correre
liberamente sulla strada che ti ha condotto a questa morte, che ti fa morire al
mondo, vivere per Dio con Cristo che vive nel tuo cuore... Qual ¢ la virtt che
ci aiuta a trovare questa morte se non la carita che ¢ forte come la morte (Cz 8,
6). Essa distrugge in noi anche il ricordo del mondo; produce in noi leffetto
della morte perché ci fa amare Cristo..., perché vivendo per lui, noi moriamo al
mondo e a tutti i suoi elementi... Nostra eredita & la morte di Cristo; non possiamo
partecipare gloriosamente alla sua resurrezione se non a condizione di imitare la
sua morte in croce, mortificando il corpo e i sensi della carne» (Ep. 45, 4-5, in
Corpus Scriptorum Ecclestasticorum Latinorum, 29, pp. 282-283).

° «I contemplativi — scrive san Giovanni della Croce facendo intravedere il
frutto di questo intervento di Dio — la chiamano contemplazione infusa o teologia
mistica, mediante la quale Dio ammaestra e istruisce I’anima in perfezione
di amore, senza che ella faccia niente e capisca come cido avvenga. Questa
contemplazione infusa, in quanto ¢ sapienza amorosa di Dio, produce nell’anima
due effetti principali: la purifica e la illumina disponendola all’unione di amore
con Dio» (Notte oscura, 11, 5, 1, in Opere, Postulazione Generale dei Carmelitani
Scalzi, Roma 19794, p. 407). In una lettera del 1948, Chiara stessa, scrivendo ad
un religioso, mostra come lo svuotamento di sé esigito dalla spiritualita dell’unita
¢ fondamentalmente frutto dell’azione di Dio: «Se lei si butta per questa via
(dell’unita), ben presto provera le stimmate dell’abbandono! E allora il Signore
scavera nel suo cuore un vuoto infinito..., che lei ricolmera immediatamente con
Gestu Abbandonato...» (Lettera, 30.3.1948, in L'uniti e Gesia Abbandonato, Citta
Nuova, Roma 1984, p. 100).



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 191

e la sua grazia» °. San Giovanni della Croce, la dove parla della
purificazione passiva, ha magistralmente descritto gli interventi di
Dio sull’anima per vuotarla totalmente. Dio stesso interviene per
rimuovere ogni ostacolo all’'unione con lui.

1. 3. La crisi dei cammini tradizionali e la vicerca di nuove vie di
santitd

Pur essendo ancorati a queste dimensioni teologali, gli itinerari
ascetici tradizionali a volte hanno subito influssi culturali di dualismi
di origine non cristiana, rimanendo succubi di visioni antropologi-
che pessimistiche; hanno accentuato notevolmente le conseguenze
del peccato originale e la condizione di peccato in cui versa 'uomo;
hanno coltivato sia progetti di mistica dimentichi dell'umanita me-
diatrice di Cristo sia forme di ascesi, troppo fiduciosi nelle capacita
di auto-salvezza; hanno enfatizzato la lotta di liberazione dal corpo,
il rinnegamento delle sue esigenze, il rifiuto del creato. 'ascesi ha
rischiato di essere perseguita per se stessa, nel desiderio di giungere
al pieno dominio di sé. Il rinnegamento di se stessi poteva portare,
paradossalmente, all’autocompiacimento.

Gli itinerari ascetici, nelle loro modalita espressive, inoltre,
sono spesso fortemente dipendenti da tradizioni di tipo monasti-
co, che privilegiano le penitenze corporali, il silenzio, le veglie, i di-
giuni, la solitudine, il disprezzo delle realta umane..., e non sempre
sono confacenti con la condizione del laico contemporaneo.

L’insieme di tali fattori ha spesso fatto pensare all’'unione mi-
stica con Dio come ad una realta lontana per i comuni cristiani,
quasi irraggiungibile. Per la maggior parte dei fedeli il cammino
ascetico sembrava destinato a protrarsi a dismisura, mentre la meta
dell’'unione con Dio si allontanava irrimediabilmente.

La sensibilita odierna, i nuovi parametri culturali, una nuova
antropologia hanno messo in crisi molti aspetti del tradizionale cam-
mino ascetico. Se la saggezza dell’antichita potrebbe rispecchiarsi
nelle parole di Plotino: «Escludi tutte le cose», oggi essa sembra

10 P. de Bérulle, Opuscules de Piété, Paris 1944, p. 142.



192 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

esprimersi nell’ invito: «Accogli tutte le cose» !'. Si invoca quindi una
“nuova ascesi” che tenga conto della visione positiva delle realta cre-
ate e della corporeita, di un maggiore rispetto della persona, della
ricerca di una santita non pill necessariamente legata agli ambienti
monastici, ma possibile ai laici, attenta alla quotidianita...

II. LA VIA AL NULLA DI SE NELLA MISTAGOGIA DI CHIARA LUBICH

Litinerario ascetico proposto da Chiara Lubich sembra ri-
spondere a queste nuove attese culturali ed ecclesiali. La fondatrice
del Movimento dei Focolari non ha perseguito direttamente la ri-
cerca di un metodo ascetico; esso & apparso come conseguenza di
un pitt ampio progetto spirituale, guidato da una particolare visione
mistica, in sintonia con la grande tradizione cristiana nella quale la
ricerca di nuovi cammini spirituali ¢ sempre stata guidata da una
visione della mistica e da essa dipendente. E infatti la meta a de-
terminare il cammino. Grazie alla novita dell’esperienza spirituale
del Movimento dei Focolari e alla sua visione mistica dell’itinerario
spirituale, anche i risvolti ascetici assumono caratteri di novita. Per
comprendere la mistagogia di Chiara Lubich sul nulla di sé occorre
quindi accennare alla sua prospettiva mistica, da cui essa dipende.

I1. 1. Un nuovo cammino ascetico guidato da una nuova mistica

Lesperienza spirituale che caratterizza il Movimento dei Foco-
lari, dopo la grande iniziale comprensione di Dio Amore, fu subito
guidata dalla Parola di Dio vissuta. Non vi era un progetto precosti-
tuito, cosi come non si andava alla ricerca di una particolare ascesi.
Si seguiva docilmente quello che Dio chiedeva. Era la sua Parola,
a mano a mano che la si viveva, a segnare le tappe del cammino
da compiere. Non si doveva aggiungere niente al Vangelo: bastava

W Cf. P. Hadot, Plotino o la semplicita dello sguardo, Einaudi, Torino 1999.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 193

vivere la Parola e la volonta di Dio in essa manifestata: in questo si
trovava la pienezza di vita. Non ci si misurava con tradizioni ester-
ne, ma con la novita evangelica. La via da percorre era Cristo stesso,
“la Via”. Vivere il Vangelo portava a rivivere il cammino di Cristo,
a vivere Cristo stesso. Questa via evangelica si & cosi dimostrata “la
via”. Le stesse tappe classiche del cammino spirituale — via purga-
tiva, illuminativa, unitiva — sono da lei spiegate come frutto della
Parola vissuta, che monda, illumina, porta all’'unione con Dio.

Questa lettura carismatica della Parola di Dio ha introdotto 1
primi membri del Movimento nel cuore stesso del Vangelo: I'uni-
ta, raggiunta mediante 'amore reciproco e I’assimilazione a Gest
Crocifisso e Abbandonato. La mistica che ne scaturisce non ¢& pit
soltanto quella che nasce dal primo comandamento (la mistica
dell’'unione personale con Dio) o dal secondo comandamento (la
mistica dell’azione del servizio), ma quella che nasce dall’amore
reciproco, dall’unita nell’amore tra “due o pit”, quindi, come scri-
ve Chiara, «la mistica di coloro che si amano a vicenda come Egli
[Cristo] ci ha amato», la mistica «di un’unita di anime che rispec-
chia, stando in terra, la Trinita di Lasst». Quindi, continua Chiara,
«la nostra mistica suppone almeno due anime fatte Dio, fra le quali
circoli veramente lo Spirito Santo (...) che li consuma in uno (...).
Allora e solo allora i due sono Gesti. Ecco la mistica nostra» 2.

Litinerario della spiritualita dell’unita sembra cosi iniziare dal
momento “unitivo” — per riprendere la terminologia delle tappe
classiche del cammino spirituale — e, conseguentemente, dagli altri
momenti, “llluminativo” e “purgativo”. E I'amore che fa vedere e
che motiva ogni rinuncia.

Chi entra nella via dell’'unita — spiega Chiara in proposi-
to — entra direttamente nella via unitiva. (...) Infatti chi
entra nella via unitiva, dell’'unita, entra in Gesu. Toglie
sé per viver Gesll. Anzi, non toglie nemmeno sé, ma vive
Gesti perché puo fare una sola cosa .

12 Appunto inedito, 29 settembre 1950.
B Appunto inedito, 16 maggio 1950.



194 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

Nell’itinerario spirituale dell’unita I'ascesi & fortemente ridi-
mensionata, rimane quasi nell’ombra, addirittura sembra sorvolata
per porre immediatamente in primo piano il “vivere Gesu”. Piut-
tosto che “togliere sé” si richiede di “vivere Gesu”; quel Gesu che
¢ presente nell’unita tra “due o pin”.

Sara questa visione “mistica” della meta — partire direttamen-
te dall’unita e quindi dall’essere Gesti — che guidera I'intero cam-
mino spirituale, anche per quanto riguarda la necessaria dimen-
sione ascetica. Piti che un’ardua, interminabile salita, il cammino
verra interpretato come un porsi immediatamente al vertice della
montagna, in Gesu e nel suo regno, e da i, lungo il crinale, iniziare
Iitinerario spirituale.

La nuova via trova le sue linee di forza nell’amare e soprattut-
to nell’adempiere al comandamento nuovo dell’amore reciproco.
In essa 'ascetica sara decisamente conseguente alla mistica del-
'unita: accanto agli strumenti classici volti a favorire I'unione con
Dio e il servizio dei fratelli, sviluppa nuovi strumenti per una “tec-
nica dell’'unita”. Si esigono modalita nuove di rinnegamento e di
morte in vista dell’unita, commisurate al fratello e alla reciprocita
dell’amore e avranno quella radicalita dell’amore che si apprende
nella misura in cui si partecipa al mistero di Gestt Abbandonato.

Tenendo presente questo progetto globale — per altro qui ap-
pena richiamato — possiamo ora guardare alla concreta proposta
mistagogica offerta da Chiara.

I1. 2. Linee mistagogiche per giungere al nulla di noi

La novita e la portata mistica del nulla nell’insegnamento di
Chiara, intravista nel precedente articolo ¥, non rimane una pro-
posta dottrinale astratta, ma si risolve in una mistagogia cristiana
per il raggiungimento del nulla quale dimensione correlata alla pie-
nezza di Dio. La spiritualita dell’'unita propria dell’Opera di Ma-
ria, al pari di ogni altra spiritualita, ¢ proposta di una concreta via
di santificazione, anche nei suoi risvolti ascetici. Nel 1981 Chiara si

Y F Ciardi, Sul nulla di noi, Tu, cit.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 195

rivolgeva a tutti i membri del Movimento per iniziare nuovamente
con loro il “Santo viaggio” verso quella santita che ¢ volere di Dio
per tutti i cristiani e che lei aveva sentito rivolta a sé in modo del
tutto particolare fin dalla sua chiamata. Le prime tappe propo-
ste erano decisamente di ordine ascetico: «Dichiarare guerra alla
nostra volonta»; «annientare ogni attaccamento che non sia Lui
solo... Tagliare, bombardare, rinunciare, ammazzare, fare guerra
a tutto cio che non ¢ Lui, la sua volonta nel presente» . Pur con-
sapevole della necessita di questo impegno ascetico, ben presto
ricorda pero a tutti la specificita della sua vocazione, I’amore, che
consente di entrare direttamente nella sua tipica dinamica di “nul-
la-tutto”:

Nelle varie spiritualita che hanno abbellito la Chiesa at-
traverso i secoli, molti sono stati i modi suggeriti dallo
Spirito Santo per insegnare ai cristiani ad annullarsi (...).
Noi, pur tenendo presente il dovere della rinuncia, dob-
biamo seguire una via particolare: trovare il nulla di noi
pensando a Dio e alla sua volonta, e al prossimo vivendo
in noi le sue ansie, le sue pene, i suoi problemi, le sue gioie.
Si, amando.

Se siamo “amore” sempre, nel presente, noi, senza che ce
ne accorgiamo, siamo per noi stessi nulla.

E perché viviamo il nostro nulla affermiamo con la vita la
superiorita di Dio, il suo essere Tutto.

Nello stesso tempo pero, perché siamo nulla nel presente
essendo amore, Dio ci fa subito partecipi di Lui, e allora
siamo “niente” per noi stessi e “tutto” a causa di Lui '°.

A partire da questo testo vorrei sottolineare due aspetti par-
ticolari che possono aiutare a rispondere alla domanda iniziale:
come vivere il “tutto di Dio” sul “nulla di noi”. Essi sono: il com-
pimento della volonta di Dio, il dono di sé.

5 C. Lubich, La vita un viaggio, Citta Nuova, Roma 1984, pp. 13-14.
 Ibid., pp. 134-135.



196 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

I1.2.1 Il nulla frutto del compimento della volonta di Dio

11 legame tra 'annientamento di sé, espresso nella rinuncia alla
propria volonta, e il compimento della volonta di Dio che porta alla
divinizzazione, & costantemente sottolineato dalla spiritualita cristiana.
Laccento viene posto solitamente sul rinnegamento della propria vo-
lonta come via indispensabile per il compimento di quella di Dio 7.

Chiara, pur consapevole del valore dell’annientamento della
propria volonta, persegue una via decisamente positiva. «Esser la
volonta di Dio in atto nell’attimo presente — annota il 23 novembre
1950 — & amare Dio con tutto il cuore, la mente... E esser Dio. E
vivere Gestt Abbandonato e cioe¢ il vuoto di sé per esser Dio» '®.
Essere la volonta di Dio, amare, essere Dio appaiono aspetti stret-
tamente relati 'uno all’altro, anzi immanenti 'uno nell’altro. Il
vuoto di sé ne ¢ I'effetto susseguente.

Tutto ¢ centrato sul perfetto compimento della volonta di
Dio. Il lavoro del cristiano va in quella direzione: innamorarsi del-
la volonta di Dio compresa come espressione del suo amore per
ciascuna creatura; coglierne la bellezza; credere nella sua divina
eccellenza rispetto alla volonta umana, fino a trovare in essa la pie-
nezza di vita e sperimentare la gioia che sgorga dal suo compi-
mento . Cio che ¢ cercato ¢ il compimento della volonta di Dio,

17 Veronica Giuliani scrive ad esempio: «Pitt I'anima sara nel suo
annientamento, umile e bassa, [piti], con questo esercizio di umilta continuato,
rinnovato ed accompagnato da una fervente carita, dal distacco da tutto, e dallo
spogliamento del proprio volere, stara continuamente nella volonta di Dio, sempre
in Dio e con Dio, e fara tutto per suo amore» (U tesoro nascosto ossia Diario di S.
Veronica Giuliani, Giachetti Figlio e C., Prato, 1895-1903, vol. IV, p. 248).

18 Appunto inedito.

¥ «Alle volte — leggiamo in un altro scritto di Chiara — la volonta di Dio &
dolore, ¢ abbandono, ¢ strazio. Volerla come unica “preferenza” dell’anima ¢ rendere
incrollabile 'unita della nostra anima con Dio e quindi col prossimo (...) Cercare (che
¢ trovare e possedere) Dio nella volonta sua nell attimo presente ed abbracciarLo
sempre. Preferire fra tutti questi attimi quelli dolorosi (...) perché Ii & Gesu crocefisso
e abbandonato che “sposa” I'anima. Questa preferenza che & sempre dapprima di
volonta ben presto diventa affettiva ed allora ci si butta in un mare di dolore e ci si
trova a nuotare in un mare di amore, di gaudio pieno» (C. Lubich, Lettere dei primi
tempi. Alle origini di una nuova spiritualita, Citta Nuova, Roma 2010, pp. 160-161).



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 197

non I'annientamento della propria volonta. Il vuoto di sé come
annientamento della propria volonta diventa una realta, ma viene
come una conseguenza.

Nei suoi scritti spesso Chiara conferma questa attitudine po-
sitiva che la porta a perseguire il Tutto e che sfocia poi nel nulla
di sé. A proposito dell’atteggiamento da tenere nei confronti delle
tentazioni, ha spiegato, ad esempio, che dobbiamo

trattare duramente noi stessi, dir di no senza compassio-
ne al nostro io. Dir di no, di no, di no; dieci, venti volte
al giorno. Ma noi sappiamo — aggiunge subito — che c’¢
un modo tipicamente nostro per dirgli di no non soltanto
dieci, venti volte al giorno, ma tutto il giorno.

E quello di dir di si a Gesu, alla sua volonta, di dir di si
ai prossimi, in tutto tranne nel peccato, dir di si sempre,
sempre con tutto il cuore.

Questi si a Gesti sono un solenne no al nostro io. Con que-
sti si a Gesti non lasciamo spazio al nostro io, lo rendiamo
schiavo. Questi si a Gesti sono la tomba del nostro io 2.

Cosi facendo non sara solo la nostra preghiera a dirGli
“Tu sei tutto, io sono nulla”, ma lo gridera la nostra stes-
sa vita 2L,

I procedere nell’itinerario spirituale & segnato dall’afferma-
zione positiva all’opera di Dio in noi (dirgli di sz), piuttosto che al
rinnegamento ascetico (dire di 7o a noi stessi) 2.

2 C. Lubich, La vita un viaggio, cit., p. 66.

2 Ihid, p. 135.

2 Come vedremo meglio pilt avanti, da questa comprensione della
volonta di Dio e dall'impegno a lasciarla penetrare nella propria vita nasce, come
conseguenza, anche 'attrattiva per il distacco da tutto cio che non ¢ volonta di Dio.
«Alla fine — annota Chiara nel suo diario in un periodo di malattia — Gestt non
mi domandera se la cura m’avra guarita, ma se ho vissuto questo tempo nella Sua
volonta con tutto il cuore per poterlo amare cosi. Sono attirata dal “distacco” verso
tutto cio che non ¢ volonta di Dio. Perché il distacco ¢ Lui, Gestt Abbandonato.
Sono certa che ogni distacco ¢ una piccola potatura e m’attendo, per la Sua gloria,
un gettito di vita» (Dzarzo, 30 marzo 1979).



198 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

Siamo, ancora una volta, davanti ad uno dei principi fonda-
mentali della spiritualita dell'unita, secondo la quale tutto I'impe-
gno cristiano ¢ quello di lasciare vivere Cristo in noi #. E lui stesso
che viene a compire in noi la volonta del Padre. E lui in noi che
opera facendoci sperimentare la pienezza della vita. La sua presen-
za attualizza in noi la volonta del Padre e insieme elimina ogni altra
volonta umana. Allora ¢ possibile «esser senza volonta per aver la
capacita della volonta di Dio» .

Come dunque essere nella pienezza di Dio sul nulla di noi
stessi? Accogliendo e compiendo la volonta di Dio. Vivendo la sua
volonta, siamo “morti” a noi stessi, in quanto vive in noi un Altro:
Dio, con la sua volonta. Quando poi Chiara sottolinea I'identita, in
Dio, tra il suo essere e il suo volere, e quindi tra 'amore di Dio e la
sua volonta, appare immediato il rapporto tra 'amore e il nulla di
sé. Vivendo la volonta di Dio si vive Dio, si vive 'amore: la pienezza
di lui e la vita agapica ci ha completamente svuotati di noi stessi.

11.2.2 1l nulla frutto del dono

In questa linea si colloca un secondo elemento dell’insegna-
mento di Chiara sul modo di raggiungere I"annientamento: il le-
game tra il “nulla di sé” e il “dono di sé” nell’amore. Abitualmen-
te il proprio rinnegamento e I'annichilazione vengono perseguiti
mediante I'allontanamento dal fratello e I'isolamento dal mondo.

»  «Dio — ha scritto Chiara — ha tracciato per noi una nuova via: la via

ell’'unita”, e cioe di Gesu in noi e fra noi. Per altri ha tracciato la via della
“dell’unita” di G f Per altri ha t to 1 dell
“poverta”, la “piccola via”, quella dell’“orazione”, e cosi via. Gesu ¢ la nostra via.
...) Per seguire Gesu, dobbiamo fare in modo che noi uomini siamo in unita con
(..)P guire G dobb f do ch t

io dentro di noi (...). Occorre vivere con tutto il cuore, con tutta la mente e con
Dio dentro d (..).O tutto il tutta 1 t
tutte le forze la sua volonta nell’attimo presente. Vivendo cosi la volonta di Dio,
siamo gia “morti”, in quanto vive in noi un Altro: Dio, la sua volonta» (Perché mi
hai abbandonato? 1l dolore nella spiritualita dell’'unita, Citta Nuova, Roma 1997,
pp. 87-88).

2 Appunto inedito, 26 luglio 1948.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 199

Quando, ad esempio Mechthild von Magdeburg afferma: «Devi
amare il nulla», ne addita la via raccomandando: «devi fuggire il
mondo, devi stare sola, non devi andare da nessuno» #. Analoga-
mente I'aureo libro dell’Inzitazione di Cristo ci consegna un inse-
gnamento ormai tradizionale: «I pit grandi santi evitavano, per
quando possibile, di stare con la gente e preferivano stare appar-
tati, al servizio di Dio. E stato detto: Ogni volta che andai tra gli
uomini ne ritornai meno uomo di prima [Seneca, Epistola 7, 3].
(...) & piu facile stare chiuso in casa che sapersi convenientemente
controllare fuori casa (...). Se, dunque, uno si sottrae a conoscenti
e ad amici, gli si fara vicino Iddio, con gli angeli santi» .

La spiritualita dell’'unita indica una via diversa: il nulla di sé &
frutto dell’'amore che si fa dono. Gia in una lettera del 1945 Chia-
ra metteva in rapporto il vuoto riempito da Dio con il donarsi del-
I’amore: «Solo nell’estrema poverta dell’anima, che s7 perde per amo-
re, Iddio fa il suo ingresso trionfale con la pienezza del gaudio» %

11 vuoto di sé, qui inteso come poverta dell’anima necessaria
per avere il Tutto di Dio, ¢ conseguenza di un amore che si fa
dono. Il perdersi per amore si esprime nel dono di sé, senza riserve,
all’altro, Dio o il fratello. Donando tutto non si ha piti niente per se
stessi: si € raggiunto, per una via eminentemente positiva, il vuoto
di sé, 'annichilazione, nella quale «Iddio fa il suo ingresso trionfa-
le con la pienezza del gaudio».

I1.2.2.1. La dinamica dono-vuoto-pienezza & innanzitutto evi-
denziata nel rapporto di comunione con Dio. Parlando di tale rap-
porto, Chiara cosi si esprime: «Prendi... ogni momento tutto cid
che ¢ tuo e dallo a Lui. Daglielo sempre subito. Quanto piti subito
glielo darai, tanto pit presto sarai Lui. (...) Ecco qui la nostra san-
tita: arrivare ad essere Lui. Poter dire con san Paolo: “Non sono
pitt io che vivo. E Cristo che vive in me”» %,

E ripreso, per altro verso, il discorso del rapporto tra il vole-

» M. von Magde, La luce fluente della Divinita, Giunti, Firenze 1991, p. 48.

% Imitazione di Cristo, I, XX, 1, 3, versione di U. Nicolini, Edizioni
Paoline, Roma 1984°, pp. 68, 71.

% Lettera di Chiara del 15.4.1945, in L'unita e Gesi Abbandonato, cit., p. 80.

28 Lettera di Chiara del 22.4.1945, in 7bid., p. 81.



200 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

re di Dio e il proprio volere. La poverta interiore, il vuoto, il nulla
(«Non sono pitl io che vivo»), condizione indispensabile per avere
la pienezza di Dio («Cristo vive in me»), sono raggiunti non per la
via della negazione, ma per quella della donazione di sé a Dio che
scaturisce dall’amore.

Il nulla di sé ¢ la concreta conseguenza dell’andare verso Dio,
senza tenere pill niente per sé, fino a dimenticarsi. Amare (= do-
nare) ¢ gia pienezza di vita, € vivere la vita di Dio Amore, ¢ essere
penetrati e vissuti da Dio stesso.

11.2.2.2. La medesima dinamica di amore-donazione-nulla-
pienezza si riverbera nei rapporti con i fratelli. “Vivere 'altro”,
“farsi uno” con l'altro, “I’arte di amare”, sono espressioni tipiche
della spiritualita dell’unita che indicano un tipico modo di amare
Ialtro, che porta al piti completo rinnegamento di sé. «Chi vive
nel fratello — scrive Chiara — (...) & nulla». Lei stessa commenta:
«E nulla perché ¢ tutto e solo amore» #. La morte, esigita dall’in-
segnamento di Cristo (perdere e salvare la propria vita: cf. Mz 16,
25), ¢& frutto dell’amore concreto al fratello, che diventa sorgente
di vita nuova, anzi ¢ in se stesso pienezza di vita in quanto amore.
Laltro non ¢ piti considerato come un ostacolo all'unione con Dio.
E piuttosto un’opportunita unica per uscire da sé (il nulla) ed en-
trare in Dio (il Tutto). L'altro ¢ Gesti da accogliere, servire, amare.
Laltro diventa, come leggeremo piti avanti, «il Paradiso dell’io, il
Regno dell’io.

Vi ¢ una pagina nota nella quale Chiara comunica in merito
una visione originale della dinamica di santificazione.

Ci sono tanti modi di ripulire una stanza: raccogliere paglia
per paglia; usare una scopa piccola, una grande, un grande
aspirapolvere, ecc. Oppure — per esser nel pulito — si puo
cambiar stanza e tutto ¢ fatto.

Cosi per santificarci.

¥ Appunto inedito, 8 settembre 1949.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 201

Anziché lavorare tanto, si pud immediatamente scostarsi
e lasciar vivere Gesu in noi.

E cio¢ vivere trasferiti in Altro: nel prossimo, per esem-
pio, che — momento per momento — ci & vicino: vivere la
sua vita in tutta la sua pienezza *.

In questa sua ultima frase lo scritto ha preso una direzione ina-
spettata, almeno per chi non ¢ familiare con la spiritualita dell’uni-
ta. Il trasferimento nell’Altro & immediatamente inteso, da Chiara,
come trasferimento nel fratello, dove normalmente verrebbe riferito
a Dio (ma non si ¢ Dio, in Cristo, identificato con ogni fratello?).

Vivere trasferiti nel fratello ¢ contemporaneamente pienezza
dell’amore e perdita della propria vita: non si vive se stessi (= si &
nel nulla) perché si vive nell’altro e contemporaneamente si ¢ nella
pienezza della vita perché si ¢ nella pienezza dell’amore *!.

In definitiva il nulla-tutto dell’amore si realizza nel rapporto
con il fratello, & frutto del «morire nel fratello», o pit radicalmente
del «morire zutto nel fratello», sinonimo di ascolto e di accoglienza

0 Thid.

1 Nel brano appena citato Chiara mostra questa dinamica di morte-vita
con un esempio concreto: come ascoltare I'altro: «Ora si pud entrare nell’altro
in vari modi: spingendovisi come uno grande volesse entrare per una porta
piccola... e fa cosi colui che non ascolta fino in fondo il fratello (che non muore
tutto nel fratello che ¢ il Paradiso dell’io, il Regno dell’io) e vuol dare risposte
raccolte via via nella propria testa che possono essere ispirate ma non sono
quel soffio di Spirito Santo che dara la vita al fratello. Vi & chi (amante di Gestl
Abbandonato) piti volentieri muore che vive ed ascolta il fratello fino in fondo,
non preoccupandosi della risposta, che gli sara data alla fine dallo Spirito Santo
il quale sintetizza in brevi parole od in una tutta la medicina per quell’anima»
(Appunto inedito). Lo Spirito Santo & dato in conseguenza del proprio donarsi
al fratello. L'amore per Ialtro, spinto fino al morire («pitl volentieri muore che
vive»), frutta la vita e la luce: lo Spirito Santo. Spiegando questo brano ad un
incontro di religiosi (13 febbraio 1975), Chiara diceva: «Noi possiamo annullare
la nostra vita se ne viviamo un’altra. Se noi viviamo nell’attimo presente la Parola
di vita, abbiamo annullato la nostra vita. Noi non possiamo vivere due vite: o
I'una o Ialtra. Quindi ’'annullamento di noi non ¢’¢ mai. Noi nel Movimento dei
Focolari non si & mai parlato di annullamento, del nulla per se stesso; ¢ sempre
un nulla pieno, pieno di un’altra cosa. (...) Non vivo pill io, lascio che Cristo viva
in me, lascio che la Parola viva in me» (trascrizione, inedita, dal parlato).



202 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

dell’altro, fino a mettere da parte ogni proprio interesse e sentimen-
to, per protendersi interamente verso I'altro. Chi vive la spiritualita
dell’'unita «piti volentieri muore che vive ed ascolta il fratello fino in
fondo», senza altra preoccupazione che quella di lasciar vivere in sé
I’Amore, lo Spirito Santo, il solo capace di comprendere e amare
I'altro come va amato. «Chi vive nel fratello — conclude Chiara in
maniera icastica — (...) & zulla», perché ¢ tutto e solo amore *2,

Narrando I'esperienza condivisa con le sue prime compagne
e mostrando la fecondita del nulla, ella puo testimoniare: «Perché
nulla si sono tenute (ed hanno perso con I’anima anche le ispirazio-
ni parziali), hanno tutto» *.

11.2.2.3. La dinamica dell’amore scambievole offre infine ulte-
riori possibilita per raggiungere il nulla di noi. Piti ancora, si rivela
come la via pit esigente e pil sicura per condurre alla massima
esperienza del nulla di sé. Possiamo scorgervi un “di pit” rispet-
to al nulla provocato dall’amore al fratello. «Chi costruisce 'unita
con reciproco amore — afferma Chiara —, vive la morte del Cristo
e la sua risurrezione: “sperimenta” la vita del Risorto, che ha in sé
per la grazia. Vive, dunque, la vita che non muore» *.

Come comprendere questo “di pitt” del nulla provocato dalla
reciprocita dell’amore? Dal punto di vista ascetico 'amore si espri-
me nello stesso modo sia verso il fratello che contraccambia ’amore,
sia verso quello che non lo contraccambia. In entrambi i casi esso
deve farsi ascolto, accoglienza, servizio, dono... Nello stesso tempo
l'autentica capacita di amare I'altro viene dall’essere amore, ossia
dall’essere Gesu. Ed ¢ qui che si inserisce la novita dell'insegnamen-
to di Chiara. Si & veramente Ges, ella insegna, e quindi si puo ama-
re autenticamente, quando si € uniti nel suo nome e lo si ha tra noi:
«Noi non siamo perfettamente Gesti finché lui non ¢ fra noi»; sol-
tanto allora siamo il Cristo in pienezza, il Corpo di Cristo, nell’unita
ecclesiale. Lessere fatti veramente Gesu, nell’'unita del “due o pin”
che nasce dall’amore reciproco, potenzia I'amore — & 'amore stesso

32 Appunto inedito, 8 settembre 1949.
»  Appunto inedito, 23 novembre 1950.
> C. Lubich, L'unita e Gesat Abbandonato, cit., p. 85.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 203

di Gest, ¢ Gesu che ama — e quindi genera un pit profondo essere
nulla 'uno di fronte all’altro. In definitiva, il nulla di sé, nella sua pit
profonda radicalita, non si raggiunge da soli, ma vivendo insieme
la reciprocita dell’amore. Allora diventa un “nulla di noi”, inabita-
to dalla Trinita che circola nelle persone legate tra loro da rapporti
d’amore reciproco, da rapporti trinitari, pericoretici **.

«Solo Cristo — ha scritto Chiara riprendendo le parole del
Vangelo di Giovanni — puo fare di due uno, perché il suo amo-
re, che & annullamento di sé (amore infuso in noi dallo Spirito
Santo), ci fa entrare fino in fondo nel cuore degli altri». In chi
“si annulla” e “fra due” che si uniscono annullandosi 'uno nel-
I’altro, per amore, «Cristo rivive e, nel Cristo, il Padre». Questa
unita, prosegue Chiara, esige un amore ai fratelli che ¢ «annul-
lamento di sé», perché Cristo viva in ognuno, e dall’unita tutti
riaffiorino uguali e distinti. E la partecipazione al mistero trini-
tario dove «i Tre vivono unificandosi per la loro stessa natura:
Amore, e unificandosi (= annullandosi) si ritrovano». «Quando
Gesi ¢ fra noi, siamo uno e siamo tre, ciascuno dei quali ¢ ugua-
le all’uno» *°.

» Un aspetto particolare di questo rapporto dono-vuoto-pienezza che
siamo chiamati a vivere attraverso la comunione con i fratelli riguarda la relazione
con i responsabili della comunita. Anche qui sara sufficiente una breve citazione
dagli scritti di Chiara, dove si accenna a questo rapporto in chiave di reciproco
annientamento di se stessi e insieme di pienezza di luce. Perché Gesti possa parlare
per bocca di chi ce lo rappresenta nell’autorita «dobbiamo annientare tutto:
far tacere i sensi, I'intelletto, la volonta e la memoria ed anche le ispirazioni di
Dio». Pitt ancora «tutto va donato» al responsabile, in modo che lui, a sua volta,
«ripieno di tanto amore, trabocca luce per tutti». Quindi anche lui «dona tutto».
La conseguenza ¢ che si rivive il mistero di Gestt Abbandonato nei confronti del
Padre: «Si vive, come Lui, perfettamente annientati». Questa dinamica, continua
Chiara, vale «non solo quando ci si raduna in molti con uno che parla. Ma sempre:
quando parla un fratello, dobbiamo tutto annientare (anche le ispirazioni divine)
per entrare in lui perfettamente, fattici #ulla e percio semplici. Solo la semplicita
entra dovunque. E cid significa essere u#70. E qui si vede come essere uno ¢& essere
Gest Abbandonato» (Appunto inedito, 3 aprile 1959). «In questa dialettica delle
cose create, per fare unita di due & necessario che uno sia nulla e rimanga nel nulla»
(Appunto inedito, 20 luglio 1949).

% M. Cerini, Dio Amore nell esperienza e nel pensiero di Chiara Lubich,
Citta Nuova, Roma 1991, pp. 57-58.



204 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

Anche nell’aspetto ascetico la spiritualita “collettiva” mostra
tutta la sua coerenza.

I1.3. Rinnegare se stessi e prendere la propria croce

Il percorso ascetico tracciato da Chiara si ¢ rivelato eminen-
temente positivo e perfettamente in linea con la sua spiritualita
comunitaria. Il vuoto e il nulla di sé sono la conseguenza del vivere
la volonta di Dio, del dono di sé, della dinamica d’unita, in una
parola, dell’amore colto nella sua essenza di relazioni trinitarie.

Partendo da questa visione possono essere ripensati molti ele-
menti dell’ascesi, cosi come si sono sviluppati lungo la storia della
spiritualita. Chiara lo lascia intendere quando, parlando di Gesu Ab-
bandonato e di Maria Desolata, scrive: «M attira il loro “nulla”. Elila
santita: il nulla di noi perché trionfi Dio in noi. Nulla che trovo aman-
do la sua volonta e i fratelli, ma anche “perdendo” tutto quanto va
perso, con generosita e immediatezza» *’. In queste parole ¢ indicato
il percorso verso il nulla come ricerca positiva dell’'amore di Dio e del
fratello e, soltanto conseguentemente, la ricerca del “perdere”, che
richiama l'evangelico lasciare e rinnegare. Gli elementi ascetici tra-
dizionali possono quindi essere ripresi in considerazione, ma ormai
sono collocati in un nuovo contesto: la logica dell’amore e dell’unita.

11.3.1. D’ascesi, fattore “secondo”

L’ascesi, nella spiritualita dell’unita, viene come fattore “se-
condo”. La prima esperienza ¢ quella della scoperta di Dio Amore.
Lascesi appare in un secondo momento, quasi supporto all’espe-
rienza “prima”, per sostenerla e custodirla.

Attendere costantemente alla volonta di Dio, vivere in at-

)
teggiamento di dono, essere nella reciprocita dell’amore esige

*" Diario, 10 maggio 1991.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 205

un coerente atteggiamento di rinuncia a cio che pud contrasta-
re la positiva scelta dell’amore o far si che la vita di Dio possa
essere interrotta o diminuita. Pit viva ¢ I'esperienza dell’amore
e dell’unita, maggiore ¢ la consapevolezza della radicalita della
rinuncia implicata **. Piu la persona entra in Dio e Dio in lei, piu
percepisce la vanita di tutto cid che non ¢ Dio. La pienezza della
vita di Dio relativizza ogni altro amore, ogni altro possesso, ogni
altro volere.

Cio appare gia al sorgere dell’esperienza cristiana. L’azione
“prima” degli apostoli ¢ quella di seguire Gest, per rispondere alla
sua chiamata. Non sono attratti dal «vendi quanto possiedi» o dal
«lascia padre e madre», quanto dal «vieni e seguimi». E soltanto
nella logica di questa dinamica positiva di scelta di Dio e di sequela
di Cristo che si puo giocare una vita.

1l lasciare, come azione “seconda”, ¢ la conseguenza della
scelta positiva di seguire Gest, la cui persona supera ogni altro
valore. Nella parabola del tesoro nascosto e della perla preziosa,
Gesti sembra sottolineare la positivita della sequela incondizionata
a lui e alla sua parola, motivando, nello stesso tempo, il senso della
rinuncia. Se 'vomo vende il campo lo fa perché ha scoperto un
tesoro: compie questa azione pieno di gioia. Anche il mercante di
perle vende tutto perché ha finalmente trovato quello che da sem-
pre ha cercato (cf. M# 13, 44-46). E per questo motivo che i primi
discepoli «lasciarono tutto» (cf. Le 5, 11.28).

La radicalita della rinuncia mostra la radicalita della scelta ed
¢ a questa proporzionata. A sua volta la radicalita della sequela
domanda la radicalita della rinuncia che si manifesta nel lasciare ed

8 Possiamo vedere un’analogia con l'umilta considerata come un

aspetto dell’annullamento e quindi del nulla di sé. I mistici sono concordi nel
dire che essa raggiunge la sua massima espressione solo quando ¢ frutto della
comprensione della grandezza di Dio. Cosi scrive ad esempio I’anonimo autore
inglese della Nube della non conoscenza: «Tu che ti proponi di diventare un
contemplativo (...) accetta di buon grado di essere umiliato dall’incomparabile
grandezza e perfezione di Dio (questa & 'umilta perfetta), piuttosto che dalla tua
miseria personale (questa & 'umilta imperfetta). In altre parole, fissa in maniera
speciale la sua attenzione pitl sull’eminenza di Dio che sulla tua pochezza» (trad.
it. di G. Brivio, Ancora, Milano 1981, pp. 389-390).



206 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

implica la volonta di tagliare con decisione, costi quello che costi,
cio che potra fare da impedimento alla assoluta adesione a Cristo.

Ecco allora il senso delle parole del Vangelo: «Se qualcuno
vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce
ogni giorno e mi segua» (Lc 9, 23). O ancora: «Se uno viene a me e
non odia suo padre, sua madre, la moglie, i figli, i fratelli, le sorelle
e perfino la propria vita, non puo essere mio discepolo. Chi non
porta la propria croce e non viene dietro di me, non puo essere mio
discepolo» (Lc 14, 26-27) *. In questa prospettiva ’ascesi (rinne-
gare, prendere la croce, odiare...) appare strumentale e secondaria
davanti alla motivazione unica: “ri-amare” I’ Amore, rispondere al-
I'amore. Il compito del cammino ascetico ¢ quello di custodire e
proteggere 'amore, consentirgli di durare e di crescere, e insieme
di favorirlo nelle sue espressioni .

La proposta ascetica del Movimento si muove in questa dire-
zione. L'annientamento ¢ amore, scrive Chiara, consapevole della
dinamica del nulla-tutto dell’amore. annientamento nasce dal-
I’amore ed insieme esprime I'amore. «E bisogna lasciare anche la
vita, cioé 'anima propria. Si, tutto. Ed ¢ giusto. Tutto & di Dio e noi
dobbiamo amarLo al d7 sopra di tutto» *.

11.3.2. Non mortificati, ma morti

La radicalita con cui Chiara ha accolto le parole evangeliche
della rinuncia sono gia evidenti in una scelta semantica fatta fin dagli
inizi del Movimento: si preferiva la parola “morti” a “mortificati” 2.
Spesso, infatti, la parola “mortificato” veicolava una deformazione
dell’ascesi, intesa come ripiegamento su se stessi, una sottile ricer-

3 Cf. Mt 16,24-26; Mc 8, 34-36; Lc 9, 23-25; Mz 10, 38-39; Lc 14, 27-33.

% Riprendendo questa logica evangelica, Paolo VI, nella Lettera apostolica
Poenitenini (17 febbraio 1966), esprimeva I'esigenza di una nuova ascesi che fosse
frutto dell’amore e finalizzata all’amore: «gia nell’Antico Testamento, ¢ un atto
religioso, personale, che ha come termine I’amore e I’abbandono nel Signore».

# Appunto inedito, 26 ottobre 1949.

# «Sin dai primi tempi poi (non andandoci la parola “mortificati” perché
deformata) si diceva: “Non mortificati, ma morti”» (Dzario, 23 marzo 1981).



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 207

ca di sé, un analizzarsi, un fermarsi a considerare i propri peccati,
senza trascendersi in Dio e abbandonare veramente il proprio sé.
Per questo, aderendo al dettato scritturistico e all’esperienza fon-
damentale della dinamica battesimale, Chiara punta direttamente
all’essere “morti”, dove non ¢’¢ pitt spazio per il proprio io e quindi
per fermarsi a guardarlo, considerarlo, commiserarlo, analizzarlo...
Essere “morti” indica 'essere costantemente svuotati perché tutti
immersi in Dio, nella sua volonta, e nel fratello da amare. Solo se si
€ morti a se stessi si ¢ viventi in Cristo.

Ancora nel 1948 scriveva: «Bisogna perdere tutto, per tutto
ritrovare nel Tutto! Ma perder tutto, significa proprio “¢utto”, sen-
za riserva, senza giudizio, allora, quando siamo cosi pazzi abbiamo
la Sapienza di Dio!» #. Poco piu tardi, nel 1949: «Cosi dobbiamo
esser noi: 7/ nulla. Gettar via tutto» *. Quindi, commentando il
passo evangelico di Luca 14, 33 («Cosi, chiunque di voi non rinun-
zia a tutto quanto possiede non pud esser mio discepolo»), scrive:
«“Chiunque”: dunque le parole di Gesu sono rivolte a tutti i cri-
stiani. “Tutto”: lo richiede a tutti per esser cristiani. Non possiamo
essere attaccati nemmeno all’anima nostra (che ¢ una delle posses-
sioni nostre), ma dobbiamo staccarci da tutto» *.

Nei suoi scritti Chiara offre differenti esempi di tale distacco.
In alcuni appunti del 1949, ad esempio, rilegge le esigenti richie-
ste di Gesu di lasciare, per lui, padre, madre, moglie, figli, campi,
cogliendone tutta la radicalita (il morire), e insieme I'inscindibile

¥ C. Lubich, Lettere dei primi tempi. Alle origini di una nuova spiritualita,

cit., p. 160

#  Appunto inedito, 29 settembre 1949.

¥ Appunto inedito, 26 ottobre 1949. Giovanni della Croce mette in guardia
dai mille piccoli attaccamenti che, per quanto piccoli, impediscono il cammino
spedito verso I"'unione con Dio. «Un solo appetito disordinato — scrive —, quantunque
non sia materia di peccato mortale, ¢ sufficiente per far diventare I'anima tanto
schiava, sudicia e brutta che in nessun modo, finché I'appetito non sia purificato, essa
puod unirsi con Dio». E nomina alcuni di questi piccoli attaccamenti cosi comuni tra
le persone spirituali: I'affetto per una persona, un vestito, un determinato cibo, certe
conversazioni, o curiositd... E conclude: «Per me, non ha importanza che sia sottile
o grosso il filo con cui ¢ legato un uccello, perché questo rimarra prigioniero, sia
nell'uno che nell’altro caso, fino a quando non I'avra spezzato» (Salita, 1, 9, 3; 11, 4,
in Opere, cit., pp. 44, 51).



208 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

legame tra il morire e il nascere di una vita nuova, tra nulla e pie-
nezza di vita:

E inutile costruire un cristianesimo ed illudersi di edifi-
care Cristo in noi (il che sarebbe essere discepoli suoi,
praticanti la sua Parola) se prima non si rompono i lega-
mi del sangue, posponendo dal cuore, dalla mente, dal-
le forze padre, madre, fratelli, figli, ecc., per riporre nel
cuore, nella mente, ecc. il Padre, Dio, come Lo aveva
Gesu *,

Davanti al nascere della nuova famiglia di Gesu (cf. Mc 3,
34-35) il vincolo del sangue perde ogni valore. «A Dio interessa
il vincolo divino, lo Spirito Santo, quello che ci fa figli di Dio e
fratelli fra noi, unico vincolo di fraternita, per avere il quale oc-
corre rompere gli altri [vincoli] che impacciano». Questo atto del
“lasciare” introduce immediatamente in una dimensione di morte
che consente di accogliere con tale purezza la volonta di Dio da
poter incontrare in modo nuovo, in fraternita soprannaturale (di-
mensione di vita), padre, madre, moglie, figli e fratelli, amandoli
per Iddio, «ricomponendo I’'Unita, spezzata dal peccato». Emerge
tutta la positivita di questa operazione di rottura dei vincoli del
sangue. Essi sono bruciati dallo

Spirito Santo, che & Fuoco divoratore, il Quale, volen-
do operare in noi la seconda rinascita — quella che ci fa
figli di Dio nell’unita perfetta fra 'uvomo e la grazia, Dio
partecipato —, consuma tutto in Sé, divinizzando, tutto
infuocando, tutto traducendo in Fuoco, in Dio, in veri
figli di Dio come Gesui *.

La stessa radicalita del morire e la stessa dinamica di morte-
vita riappare in tutte le altre esigenze della rinuncia e del rinnega-
mento di sé a cui si & chiamati.

% Appunto inedito, 26 ottobre 1949.
7 Ibid.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 209

Lessere “morti”, richiesto nel cammino spirituale, va comun-
que molto pil in profondita quando giunge a domandare il distacco
dalla propria anima, il distacco dall’unita, il distacco da Dio stesso.
Abbiamo appena letto queste esigenti parole: «Non possiamo esse-
re attaccati nemmeno all’anima nostra (che € una delle possessioni
nostre), ma dobbiamo staccarci da tutto». In conseguenza, con ar-
dimento evangelico, Chiara giunge quindi ad affermare: «Bisogna
lasciare anche la vzza, cioé 'anima propria. Si, zutto». Dio «vuole il
distacco completo di noi da noi e di noi fra noi e di noi da Gesu e
da Dio per Gesti e per Iddio»; si, perfino il «distacco da Dio stes-
so» *, «“Chi perde la propria vita la ritrovera”. Cosi ogni uomo ha
da perdersi in Dio per divenire Dio; ha da essere pura volonta di
Dio per essere manifestazione di Dio quaggiti; amor di Dio» . Non
puo essere diversamente: «In Cielo si arriva per una strada stretta,
tanto stretta che vi passa solo il nulla!» *°.

III. GESU ABBANDONATO MODELLO DEL NULLA

Per Chiara I'ascesi del nulla non ¢ un progetto astratto o una
delle tante pratiche della vita cristiana; ¢ una Persona: Gesu nel suo
mistero di abbandono. Abbiamo avuto modo, nell’articolo prece-
dentemente citato *!, di cogliere il rapporto tra Gestt Abbandonato
e il Nulla (Gestt Abbandonato = “nada” totale), cosi come il rap-
porto tra il mistero di Gestt Abbandonato e il nulla di sé (essere il
nulla di Gestt Abbandonato e vivere Gesu Abbandonato “infinita
nullita” = vivere il nulla di sé). Qui brevemente vorrei accennare
ad alcuni punti di questa mistagogia di Chiara, evidenziando come
ella guarda a Gestt Abbandonato quale 7zodello del cammino verso
I'annullamento di sé, di come si vive appieno la volonta di Dio e
quindi di come si annienta la propria; di come si dona la propria

% Appunto inedito, 15 ottobre 1949.
¥ Appunto inedito del 1950.

% Appunto inedito, 10 dicembre 1949.
> F Ciardi, Sul nulla di noi, Tu, cit.



210 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

vita, fino a “morire” nell’altro, e quindi se ne & privati; di come si
rinnega se stessi e si prende la propria croce.

Non si tratta di un modello estrinseco da imitare esteriormen-
te. L'imitazione, in questo caso, non ¢ soltanto un adeguamento
morale. Essa significa adesione perfetta, partecipazione al suo stes-
so mistero, fino alla piena trasformazione in lui stesso. Potremmo
dire che non siamo tanto noi ad adeguarci a lui, quanto lui a rivi-
vere in noi il suo mistero. Solo a questa condizione possiamo, a
nostra volta, vivere lui nella sua pit profonda kernosis, secondo I'in-
segnamento di san Paolo: «Abbiate gli stessi sentimenti che furono
in Cristo Gesu, il quale, pur essendo di natura divina (...) anniento
se stesso» (Fil 2,5-7).

M1.1. Gesa Abbandonato modello del compimento della volonta di Dio

Se il nulla ¢ effetto del compimento della volonta di Dio, Gesu
Abbandonato ¢ il modello del nulla di sé, avendo vissuto la mas-
sima conformazione alla volonta di Dio, fino al suo pit perfetto
compimento. Le sue parole rivolte al Padre «non come voglio io,
ma come vuoi tu» (cf. Mz 26, 39) trovano infatti la pit alta realizza-
zione nel grido dell’abbandono (cf. Mz 27, 46). Il Padre voleva che
il Figlio suo desse la vita per generare la nuova umanita di figli e
figlie di Dio; ed & proprio in quel grido che Gesti adempie I'opera
che il Padre gli ha dato da compiere. Il perfetto svuotamento di sé
¢ frutto dell’amore obbediente e insieme il punto della massima
fecondita.

Chiara mette in luce questo rapporto tra il mistero dell’ab-
bandono e il nulla nella vita spirituale, quando scrive: «Vivere Lui
[Gesu Abbandonato] significava vivere il nulla di noi per essere
tutti per Dio (nella sua volonta) e per gli altri» *2.

°2 Appunto inedito, 8 aprile 1986.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 211

111.2. Gesa Abbandonato modello dell’amore

Gestu Abbandonato ¢ il modello di come ci si pone davanti
al fratello. Modello del dono di sé, che svuota in proporzione alla
misura del dono; modello dell’accoglienza dell’altro, che provoca
il vuoto in sé in proporzione di quanto si accoglie. Gesti Abban-
donato ¢ il modello della consequenzialita tra dono e nulla. Nel
suo grido di abbandono lascia infatti intravedere la profondita del
dono: «Aveva dato tutto. Una vita accanto a Maria (...). Tre anni di
predicazione (...). Tre ore di croce, dalla quale ha dato il perdono
ai carnefici, ha aperto il Paradiso al ladrone, ha dato a noi la Madre
e, finalmente, il suo Corpo e il suo Sangue (...). Gli rimaneva la
divinita. La sua unione col Padre (...) doveva scendere nel fondo
della sua anima, non farsi piti sentire, disunirlo in qualche modo
da Colui col Quale aveva detto di essere uno solo» ».

Gesu Abbandonato ¢ il modello del “farsi uno” non solo con
Dio (ha adempiuto il suo volere), ma anche con i fratelli. Egli si
¢ caricato del peccato dell'uomo, della sua lontananza dal Padre,
di ogni disunita. Tutto ha redento perché tutto ha assunto. Si ¢
fatto “uno” con noi al punto che noi possiamo sentirci pienamente
“con-presi”, ossia presi dentro di lui, che sa «compatire le nostre
infermita, essendo lui stesso provato in ogni cosa a somiglianza di
noi» (Eb 5, 15).

Amare 'altro con la misura stessa dell’amore di Gestt Abban-
donato porta, come conseguenza, a non prestare pil attenzione a
se stessi **, ’amore per 'altro provoca il vuoto in sé e rende capa-
ce di un’accoglienza ancora pit profonda che porta all’unita.

Sul nulla tutti possono scrivere... Bisogna mettersi di
fronte a tutti in posizione d’imparare, ché si ha da im-
parare realmente. E solo il nulla raccoglie tutto in sé e

% C. Lubich, I/ grido, Citta Nuova, Roma 2000, p. 38.

** «Gesu Abbandonato & il nostro stile d’amore. Egli ci insegna ad
annullare tutto in noi e fuori di noi, per “farci uno” con Dio; ci insegna
a far tacere pensieri, attaccamenti, a mortificare i sensi, a posporre persino le
ispirazioni per potersi “fare uno” con i prossimi, che vuol dire servirli, amarli»
(Lunita e Gesa Abbandonato, cit., pp. 57-58).



212 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

stringe a sé ogni cosa in unita: bisogna esser nulla (Gesu
Abbandonato) di fronte ad ogni fratello per stringere a
sé in lui Gesu ».

Seguendo la via di Gestt Abbandonato, anche per noi, spiega
Chiara, si apre la strada del nulla: «vuoti assolutamente di noi, an-
che di Dio in noi (e questo ¢ amare alla Trinita!): esser cio¢ il nulla,
il che significa Gestt Abbandonato: cio¢ 7/ fratello che va vissuto in
noi (ed il nulla ¢ capace d’accoglierlo in sé), [essere] Maria Deso-
lata, [essere] Gesu Abbandonato» *.

»  Appunto inedito, 28 agosto 1949. Chiara cosi commenta queste sue

parole: «Questa pagina ¢ importantissima per mettere in pratica il nostro farci
uno con tutti. “Bisogna esser nulla (Gest Abbandonato) di fronte ad ogni
fratello” e non avere alcuna preoccupazione di comunicare qualcosa del nostro
Ideale. Si comunica essendo nulla. E la nostra via per I'inculturazione: “e sul nulla
tutti possono scrivere”. In queste pagine c’¢ I'Ideale col quale dovremo sempre
confrontarci, per amare non soltanto ’'Opera nostra, ma anche le altre Opere,
non soltanto la nostra Chiesa, ma anche le altre Chiese, non soltanto la Chiesa
militante, ma anche quella trionfante e quella purgante, e tutti gli altri, credenti
e non... Questo ¢ il nostro dover essere». Parlando poi di questo dinamismo
del nulla-amore, Chiara si & domandata: «Siamo incapaci di farci uno perché il
nostro cuore ¢ gid occupato dalle nostre preoccupazioni, dai nostri dolori, dalle
nostre cose, dai nostri programmi? Come possiamo allora farci uno, ¢ come le
preoccupazioni, i dolori, le ansie del fratello possono entrare in noi? E proprio
necessario tagliare o posporre tutto quanto riempie la nostra mente e il nostro
cuore per farci uno con gli altri» (La vita un viaggio, cit., p. 63). Infatti «non
si pud entrare nell’animo di un fratello per comprenderlo, per capirlo, per
condividere il suo dolore, se il nostro spirito ¢ ricco di una preoccupazione, di un
giudizio, di un pensiero... di qualunque cosa. Il “farsi uno” esige spiriti poveri,
poveri di spiriti. Solo con essi ¢ possibile 'unita» (L'unita ¢ Gesa Abbandonato,
cit., p. 105).
°¢ - Appunto inedito, 10 ottobre 1949.



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 213

11L.3. Gesa Abbandonato modello della rinuncia

Gest Abbandonato ¢ anche il modello di ogni rinuncia "
«dobbiamo staccarci da tutto. E qui Gestt Abbandonato ¢ Maestro
universale» *®. Nel suo grido ha espresso la massima rinuncia, che
contiene tutte le altre: la sua figliolanza divina, perché noi ritrovas-
simo la figliolanza con il Padre. A lui puo guardare chi ¢ chiamato
al «distacco da Dio stesso» *°.

Contemplando il mistero dell’abbandono Chiara percepisce
la novita del suo cammino di santita, anche rispetto alla tradizione
spirituale che I’ha preceduta. «E qui ¢ la nostra perfezione: quella
alla quale noi (specificatamente) siamo chiamati» . Accenna, ad
esempio, ad un possibile confronto con san Francesco, a cui & chie-
sto il distacco da sé per Dio, fino a quell’altissima poverta di mente
e di cuore che ne caratterizza il carisma. La spiritualita dell’unita,
perché incentrata sul mistero dell’abbandono di Gesti, sembra an-
dare piu avanti nella radicalita del distacco. Qui si chiede il distac-
co da Dio per Iddio, pienezza d’amore. Chiara accenna anche ad
un “di pit”, nel distacco richiesto da chi segue Gestt Abbandona-
to, rispetto all’esperienza di san Giovanni della Croce. Il dottore

7 «Abbiamo I'impressione infatti che con una certa insistenza egli abbia

ripetuto al nostro animo parole di questo genere: Stai cercando la via, la tua via
per farti santo? Sono To, I’Abbandonato. Vuoi trovare il modello della rinuncia
a te stesso, del taglio che chiama la vita, delle perdite che chiamano il guadagno,
delle virtt di cui puoi rivestire la tua anima e in particolare della carita, madre
e corona di tutte? (...) Guarda a me: a Gesu Abbandonato. E quella la tua
via. La via completa in cui i tuoi sforzi precedenti, le tue aspirazioni, trovano
compimento» (I cammino col Risorto, Citta Nuova, Roma 1994, pp. 53-54).

% Appunto inedito, 26 ottobre 1949. «E a chi si guarda, allora, per
imparare questa grande arte d’esser poveri di spirito (...)? Si guarda a Gesu
Abbandonato. Nessuno & pitt povero di Lui. (...) Guardando Lui, si comprende
come tutto va donato o posposto per amore dei fratelli (...) vertice di spoliazione
esteriore ma soprattutto interiore» (L'unitda e Gesa Abbandonato, cit., pp. 103-
106). Chiara anni fa ci domandava: «abbiamo veramente Lui solo nel nostro
cuore? O il nostro io, o persone, attivita, opere, studi od oggetti, in mezzo ai
quali dobbiamo vivere per compiere la volonta di Dio, prendono, anche per brevi
tratti di tempo, il suo posto?» (zbid., p. 58).

»  Appunto inedito, 15 ottobre 1949.

© Tbid.



214 Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore

del nulla insegna che tutto va annientato in noi perché entri Dio,
ed ecco la notte dei sensi e la notte dello spirito. A chi invece &
chiamato a seguire Gestt Abbandonato ¢ chiesto “I’annientamento
di Dio” ©'. «La vita nostra dunque ¢ Gest Abbandonato. Si vive,
come Lui, perfettamente annientati» *.

Se Gestu Abbandonato appare sublime modello del nulla &
perché, fondamentalmente, ¢ modello del dono: ¢ nulla perché
dono totale: «Gesu si fece Nulla; dono tutto» ©. E I'espressione
vivente di come il nulla e il tutto coincidono:

Dunque distacco da Dio stesso. E qui ¢ la nostra perfe-
zione (...). Ed ¢ un continuo salto nel vuoto dopo aver
trovato il Pieno. Ma il Vuoto & Lui, & Lei [Maria Deso-
lata]. Un tuffarsi nella tenebra dopo aver visto la Luce.
Ma la Tenebra ¢ Lui e Lei, dunque siamo sempre nel
Pieno, che genera nuova Pienezza e ci fa traboccanti di
Spirito, e siamo sempre nella Luce, che ¢ fonte di nuova
Luce %,

Fasio Ciarpr

SUMMARY

In Chiara Lubich’s writings the concept of “nothingness” often
appears as a fundamental aspect of spiritual experience. This article
presents a pedagogical line of study and indicates a number of rel-
evant ideas. After a reference to the value of self denial in traditional
spiritual development, the author examines Chiara Lubich’s mysta-
gogical propositions, and concludes with an exploration of a core text

t Cf. Appunto inedito, 3 aprile 1950.
1bid.

®  Appunto inedito, 24 luglio 1949.

¢ Appunto inedito, 15 ottobre 1949.

o
[



Come vivere il “nulla-tutto” dell’ amore 215

of Chiara Lubich which presents Jesus Forsaken as the model for
complete self emptiness.



