PER IL DIALOGO Nuova Umanita
XXXII (2010/1) 187, pp. 131-147

INDUISMO FRA ARIANIZZAZIONE,
SANSKRITIZZAZIONE E DEBRAHMANIZZAZIONE.
II. I RIFORMATORI RELIGIOSI E SOCIALI

1. PREMESSA: COLONIALISMO E SANSKRITIZZAZIONE

Come visto a conclusione dell’articolo precedente !, il comples-
so rapporto fra colonialismo britannico e induismo puo essere letto
come una fase articolata di processo di brahmanizzazione.

Se, da un lato, infatti, & vero che il colonialismo inglese ha
provocato una lettura nuova delle religioni vediche, definendole
addirittura con un nome — zzduismo — con il quale esse si sono
poi imposte nel panorama della geografia delle religioni, dall’altro
¢ ancor piu vero che I'approccio si ¢ concentrato su quello che si
puod senza dubbio definire induismo brahmanizzato.

Le ricerche e i relativi risultati, nel campo della filologia, si
sono infatti concentrati sul sanskrito. Sebbene I’aver messo in evi-
denza i rapporti fra la lingua classica indiana e le diverse lingue
neo-latine, germaniche, slave (senza dimenticare quelle classiche,
greco e avesta fra tutte) sia stato di vitale importanza per lo svi-
luppo, in Occidente, di tale scienza, non si pud negare che essa
si sia limitata ad un ambito molto particolare, quello della lingua
sacra, pieno ed assoluto appannaggio delle caste pit elevate con
divieto di apprendimento ed uso per quelle pit basse. A questo
si ¢ aggiunto il forzato ignorare, almeno inizialmente, altre lingue
o idiomi, egualmente importanti — il pali su tutti — usate da altri
gruppi sociali e religiosi.

All’aspetto linguistico-filologico ¢ intimamente legato quello

U Cf. R. Catalano, Induisimo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrabmaniz-
zazione, in «Nuova Umanita» XXXT (2009/3) 183, pp. 437-471.



132 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

della ricerca nel campo filosofico-religioso, che ha portato alla lu-
ce e fatto conoscere testi tradizionalmente brahmanici o sanskri-
tizzati delle religioni vediche: Upanisad, Codice di Manu, Bhaga-
vadgita, Mababbarata, Dharmasatra, Ramayana ecc.

Tutto questo a prescindere dal fatto che, per la costruzione
dell’apparato coloniale, I'amministrazione britannica si rivolse alle
classi pit progredite da un punto di vista culturale. In effetti, sia
a livello accademico che a livello socio-religioso gli inglesi e, con
loro, I'Occidente intero finirono per identificare I'induismo con
la tradizione brahmanica o, comunque, sanskritizzata, ignorando
completamente altri aspetti, probabilmente, senza rendersi conto
appieno di cosa significasse seguire tali tradizioni per la maggio-
ranza della popolazione del subcontinente.

Alla luce di quanto appena detto, si pud ben comprendere
come il fenomeno dell’orientalismo, ancorché ben presente in In-
dia a partire dalla fine del XVIII secolo, si sia evoluto in una sua
tipica forma.

Nel contesto indiano, contrariamente a quanto affermato da
Edward Said, I'orientalismo non ¢ stato un semplice conflitto fra
Occidente e Oriente. In India I'orientalismo ha avuto una chia-
ra e netta inclinazione verso 1'é/ite locale perché, all’interno di
questo quadro, la cultura indiana ¢ stata affrontata, di fatto, ne-
gli aspetti religiosi e linguistici del brahmanesimo-ariano, scollato
dall’evoluzione sociale reale. Gli orientalisti posero 'accento ge-
nerale concentrandosi sulla letteratura e sulla cultura brahminica,
piuttosto che dedicarsi ad una vera riflessione sulla produzione
culturale di massa 2.

Infatti, negli studi che potremmo definire orientalisti non c’e
traccia alcuna di tentativi di lettura comparata fra la letteratura
classica sanskritizzata e quella, se cosi la si puo definire, alternati-
va e, comunque, esistente. ’Occidente ha, senza dubbio, costrui-
to un suo induismo, che non venne, successivamente, riconosciu-

2 Cf. Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History. Dominance and Resistance
in Indian Society, Manohar, New Delhi 2005, p. 196.



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 133

to nemmeno dalla corrente sanskritizzata >, ma lo ha fatto su testi
e interpretazioni tipiche della cultura dominante.
D’altra parte, non avrebbe potuto essere diversamente.

I brahmani hanno da sempre fatto di tutto per monopo-
lizzare la conoscenza, hanno sempre controllato I'infor-
mazione e, senza esitazione, hanno usato e manipolato
I'informazione per i propri interessi .

Con questo si vuole sottolineare come la responsabilita non
sia ascrivibile all’Occidente orientalista, ma piuttosto come il
fenomeno dell'incontro Occidente-India abbia ancora una vol-
ta confermato la grande capacita di successo del processo di
sanskritizzazione. Arguta e provocante I'affermazione di Fryken-
berg:

Il Raj, come sistema imperiale di governo, fu un feno-
meno genuinamente indigeno, piuttosto che una costru-
zione semplicemente straniera (o coloniale). Si tratto di
un fenomeno indiano pit che inglese in quanto a logica
interna’.

E, quindi, in questa prospettiva che si deve leggere anche
la nascita del neoinduismo. Si tratta di un fenomeno molto pit
complesso di quanto appaia ed i cui approfondimenti non sono
affatto terminati. Il neoinduismo, infatti, sebbene promosso o

> Cf., a questo proposito, vari testi gia citati nel primo articolo: D.N.
Lorenzen, Who Invented Hinduism - Essay on Religion in History, Yoda Press,
New Delhi 2006; G. Sontheimer - H. Kulke (edd.), Hinduism Reconsidered,
Manohar Publishers and Distibutors, New Delhi 1989, 2005%; G.A. Oddie (ed.),
Imagined Hinduism - British Protestant Missionary Construction of Hinduism, 1793-
1900, Sage Publications, New Delhi 2006; R. Fox Young, Resistant Hinduism,
Sanskrit Sources on Anti-Christian Apologetics in Early Nineteenth-century India,
E.J. Brill, Leiden Gerold and Co.-Motilal Banarsidass, Vienna-Delhi 1981.

+ Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 196.

> R.E. Frykenberg, The emergence of modern “Hinduism” as a concept
and as an institution; A reappraisal with a special reference to South India, in G.
Sontheimer - H. Kulke (edd.), Hinduism Reconsidered, cit., p. 90.



134 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

provocato dall’influenza di islam e cristianesimo, ha delle con-
notazioni tipicamente sanskritizzate e una finalita precisa: ride-
finirsi onde rafforzare la tradizione brahmanica. L'influenza di
vari aspetti sia della tradizione musulmana che di quella cristia-
na, hanno finito per renderlo pit appetibile, se non affascinate,
all’Occidente. L'aspetto pit sintomatico ¢ il fenomeno Viveka-
nanda, con il suo intervento al Parlamento mondiale delle reli-
gioni e la costruzione del Ramakrishna Mission.

Tenendo conto dei vari aspetti fin qui descritti per sommi ca-
pi, non si puo, dunque, non essere d’accordo con Branjan Ranjan
Mani, quando afferma che l'orientalismo dell'India prese la forma
di un zndo-europeismo, in cui la componente locale si & espressa
con toni seduttivi e di tacita collaborazione.

Nel contesto indiano la lettura dell’orientalismo di Said
trascura il ruolo di collusione giocato dai gruppi loca-
li privilegiati (...). L'indologia e I'orientalismo erano un
progetto comune e di mutuo beneficio per le classi do-
minanti, sia straniera che indiana ©.

In tal senso, anche tutta la cosiddetta teoria ariana, riguardo
alle origini della civilta vedica, per altro ancor oggi al centro di con-
tenziosi storico-antropologici lungi dall’essere risolti in maniera
soddisfacente, trovo un supporto notevole a livello di classi domi-
nanti brahmaniche 7.

¢ Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 195.
7 Cf. R. Kochhar, The Vedic People: their History and Geography, Orient
Longmans, Delhi 2000.



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 135

2. TENTATIVI DI DE-BRAHMANIZZAZIONE NEL XIX SECOLO

Il XIX secolo fu un momento complesso della storia in India
e, da un lato, fu caratterizzato da fenomeni trasversali e di mutua
influenza e collaborazione fra orientalismo, indologia, brahmaniz-
zazione e neoinduismo, mentre dall’altro vide nascere, prima timi-
damente, ma sempre pit chiaramente, tentativi di de-brahmanizza-
zione. Si tratta di movimenti nati spesso contemporaneamente in
diverse parti dell'India, sempre ispirati e condotti da personaggi
carismatici che vedevano la necessita di trasformare la societa in-
diana ricostruendola in base a valori quali 'uguaglianza, la giusti-
zia e la razionalita. Tale movimento mirod a minare il sistema brah-
manizzante e la sua ideologia egemonica. Il movimento, sebbene
caratterizzante diverse parti dell’India, non si riveld mai a livello
nazionale, ma agi in modo efficace e spesso risolutivo. Particolare
successo ha avuto il tentativo di Narayana Guru in Kerala, capace
di riformare la societa dell’intero Stato del sud India.

In questo studio ci limitiamo, per altro per sommi capi, a
tre fenomeni: quello di Jotirao Phule, detto anche Mahatma Joti-
ba Phule, nello Stato del Maharashtra, quello di Periyar in Tamil
Nadu e quello, appena ricordato, di Narayana Guru, in Kerala.
Questi tre protagonisti del tentativo di de-brahmanizzare I'India,
la sua cultura e societa, ci permetteranno di valorizzare appieno
e di capire la portata del Movimento neobuddhista, fondato dal
personaggio indiscutibilmente di maggior rilievo nel processo in
questione: Bhimrao Ambedkar. A lui e al buddhismo navayana
sara dedicata una eventuale terza parte di questo studio.

2.1. Jotirao Phule, profeta dell’anti-brabmanesimo nell'India mo-
derna

Phule rappresenta, senza dubbio, un segno profetico nel pano-
rama dell'India della seconda meta del XIX secolo. Se da un lato,
infatti, Rammohan Roy, Dayananda Saraswati e Swami Vivekanan-
da costituiscono la leadership del movimento neo-induista e della



136 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

tacita e, per certi versi, inconsapevole, per quanto fruttuosa, colla-
borazione fra tradizione sanskritizzata e colonialismo orientalista,
dall’altro, Phule s’impone come 'eroe che combatte per i diritti
delle classi oppresse dell'India. Capi, infatti, che I'accesso alla co-
noscenza, che era preclusa ai ceti inferiori della struttura castale
da parte dell’apice della piramide, che ne aveva fatto un monopo-
lio autogestito ed esclusivo, sarebbe stato decisivo per un’adeguata
comprensione del sistema da smantellare.

Phule, membro del gruppo sociale sudras — che si colloca al
fondo della struttura castale — nato nello Stato del Maharashtra,
ebbe il grande merito di leggere la struttura sociale indiana in ter-
mini di bi-polarita — dvazrnik — fra una minoranza che opprime
(brahmani) ed una maggioranza sfruttata (Sudras) e di individuare
la necessita di una soluzione del problema.

Due i suoi atteggiamenti fondamentali nella lettura della que-
stione in esame. In primo luogo, fa sempre uso della parola brah-
manesimo per induismo, onde sottolineare il monopolio egemonico
dei brahmani. Inoltre, sposta I'attenzione dalla mobilita all’interno
del sistema castale alla possibilita di eliminare il sistema stesso. Su
queste basi, si mosse per realizzare una cultura alternativa e con
suo fine preciso: quello di dar vita ad una societa basata sull’'ugua-
glianza e la razionalita. Al pensiero coniugo la pratica: profetica e
significativa, a questo proposito, I'apertura nel 1848 * di una scuola
per ragazze di caste basse, proprio nel cuore del potere brahmanico
del Maharashtra, la citta di Pune.

Da un punto di vista teorico, invece, propone la sathyasho-
dak samaj, una societa priva di caste, caratterizzata da uguaglian-
za e giustizia. Ma anche qui, Phule fa seguire alla teoria la prassi.
Dopo averne definito il concetto e le sue articolazioni nel Gulan-
giri, un vero e proprio manifesto di rivolta contro il brahmanesi-
mo, passa alla fondazione della societa nel 1873, incoraggiando i
membri a diffondere verita, giustizia e coscienza dei valori natu-
rali e dei diritti inalienabili di tutti gli esseri umani. Scolarita ed
educazione pubblica avevano un ruolo preminente, soprattutto a

8 Non pud sfuggire, ed ¢ significativo, che siamo nello stesso anno della
pubblicazione del Manifesto di Marx ed Engels.



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 137

favore di donne e bambini, aperta a tutti i gruppi non solo sociali,
ma anche religiosi. Significativo il tentativo di eliminare il ruolo,
fino ad allora insostituibile, dei brabhmani soprattutto in momenti
sociali di grande importanza, come i matrimoni.

La reazione brahmanica non si fece attendere e arrivd con
minacce intimidatorie: come potevano preghiere in lingua zara-
thi, e non in sanskrito, arrivare a Dio ed essere udite ed even-
tualmente esaudite? La risposta di Phule mirava a spalancare la
dimensione della divinita su orizzonti ben pit universali di quel-
li soffocanti imposti dall’esclusivismo sacerdotale: Dio ascolta il
cuore dell'uomo in qualsiasi forma egli voglia esprimersi °.

Due le nozioni fondamentali della sua dimensione socioreli-
giosa.

Innanzitutto il suo concepire Dio come creatore — nirmik —
con una valenza monoteista. Lo stesso Dio, dopo aver completato
la creazione, poco aveva a che fare con la creatura che, tuttavia,
non aveva bisogno di intermediari (e dunque di sacerdoti brah-
mani) per arrivare a Lui.

Una seconda dimensione fondante della visione di Phule era la
nozione di fratellanza universale. Essa rappresenta la vera scintilla
ispiratrice della sua rivoluzione sociale, che mirava al superamento
delle divisioni non solo fra le caste, ma anche fra gruppi sociali di
diverso tipo, fra i sessi e le religioni. Per questo Phule fu accusato di
essere cristiano o semi-cristiano. Di fatto, a differenza di altri, il su-
dras del Maharashtra non penso mai a convertirsi ad un’altra fede.
Semplicemente cerco di scardinare I'egemonia brahmanica dimo-
strando l'infondatezza della sua pretesa istituzione di origine divina.

2.2. Narayana Guru e la riforma della societd in Kerala
La figura di Narayana Guru ¢ certamente quella che ha ripor-

tato il maggior successo nel quadro delle lotte sociali all'interno del
processo di de-brahmanizzazione del XIX e XX secolo.

> Cf. D. Keer, Mahatma Jotirao Phule: Father of India Social Revolution,
1964, rist. Popular Prakashan, Bombay 2000.



138  Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

Nato e cresciuto nello Stato del Kerala 1, Narayana Guru
puo essere definito come un mistico riformatore sociale, figlio del
gruppo sociale degli Ezhava, una casta ai suoi tempi considerata
intoccabile . Di fronte alla situazione di miseria morale e sociale
in cui si trovava '80% della popolazione dello Stato del Kerala
alla fine del XIX secolo, Narayana lancio una sfida al potere so-
cio-religioso dei brahmani che tenevano sotto il loro dominio §z-
dras e dalits, i quali non potevano entrare nel cuore della religione
perché portatori di contaminazioni e di impurita. Creo, cosi, come
alternativa un numero illimitato di templi e strutture educative e
religiose de-brahmanizzate, senza la presenza di sacerdoti della ca-
sta brahmanica e con statue e idoli non consacrati secondo la ri-
tualita vedica e upaniSadica. Tali centri, sia religiosi che educativi,
diventarono il punto nevralgico della sua riforma, dove i gruppi
sociali repressi e arretrati potevano trovare libero accesso alla sco-
larita e alla pratica religiosa, cui avevano diritto come uomini.

Per celebrare la prima consacrazione di un tempio senza pre-
senza brahmanica fece apporre una scritta dal contenuto signifi-
cativo:

Questo ¢ un luogo modello di convivenza
Dove gli uomini vivono come fratelli
Liberati dai pregiudizi castali

E dai rancori delle differenze di religione 2.

La visione di uguaglianza di Narayana si fondava su una tri-
plice affermazione: per 'uomo una sola casta, una sola religione ed
un solo Dio. Una frase che sintetizza in modo significativo la sua

10 Si tratta della lingua di terra che si trova all’estremo sud-ovest della

penisola indiana. Oggi ¢ una zona del gigante asiatico senz’altro all’avanguardia
per molti aspetti, soprattutto nel sistema educativo che vanta da tempo una
scolarita pari al 100%.

' La posizione degli Ezhava nella societa d’oggi ¢ ben diversa e, sebbene
riconosciuti come OBC (Other Backward Class), ¢, indubbiamente, caratterizzata
da ricchezza e da un notevole controllo sull’economia dello Stato.

12 M. Kunhappa, S7z Narayana Guru, National Book Trust, Delhi 1988, p.
23, in Braj Ranjan Mani, Debrabmanising History, cit., p. 302.



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 139

posizione: la necessita di cancellare le discriminazioni castali cre-
atesi sulla base del brahmanesimo vedico. Questo non significava
rinnegare i fondamenti pit veri della tradizione indu. Narayana
Guru, infatti, & giustamente riconosciuto come uno degli espo-
nenti piu efficaci, in tempi moderni, della rielaborazione della fi-
losofia Vedanta. Coglieva, tuttavia, la necessita di un adeguamen-
to ai tempi e, soprattutto, il bisogno di un sistema educativo che
contribuisse all'uguaglianza sociale. A conferma di questo, ebbe
sempre come prioritario 'accesso delle donne ai diversi livelli del-
la scolarita, oltre alla convinzione di promuovere una formazione
tecnica che favorisse, in un contesto rurale e agricolo come quello
del Kerala, lo sviluppo dell’industria. La sua posizione era sinte-
tizzata bene dal motto: Educare per essere liberi e organizzare per
poter essere forti.

Proprio la struttura educativa era chiamata, nella sua prospet-
tiva, ad essere la chiave della soluzione dei problemi socioreligiosi.
Si trattava, infatti, di trasformare i templi da semplici luoghi di cul-
to a centri di apprendimento. Questo movimento religioso-educati-
vo avrebbe trasformato la societa del Kerala.

I templi pit grandi dovrebbero essere delle istituzio-
ni educative (...). Si era pensato (in passato) che i templi
fossero un punto in cui la gente potesse trovarsi insieme
ed incontrarsi senza la distinzione delle caste. Ma I'espe-
rienza non ha giustificato questa speranza. I templi hanno
acuito le barriere delle caste. Bisogna, ora, cercare di edu-
care la gente. Cerchiamo di assicurare loro pitl sapere: ¢
questo I'unico modo per migliorare la condizione .

Lo specifico del riformatore del sud India stava proprio
nell’aver individuato la potenzialita innovativa, dal punto di vi-
sta sociale, del binomio tempio-educazione. Coniugando questo
binomio, Narayana Guru si distingue in modo chiaro da altri ri-
formatori del suo tempo che, ugualmente preoccupati delle pro-

B K.M. George, Kumaran Asan, Sahitya Akademi, Delhi 1991, p. 17, in
Braj Ranjan Mani, Debrabmanising History, cit., p. 303.



140  Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

blematiche legate alla struttura castale, lottarono per 'accesso di
fuori casta ai templi, soprattutto nello Stato del Tamil Nadu, o,
come accennato, addirittura decisero di cambiare religione nella
speranza di risolvere il problema.

Narayana, invece, mira a de-brahmanizzare il tempio stesso,
non a boicottarlo e nemmeno a forzare la mano perché tutti vi
abbiano accesso. Si potrebbe dire, in un certo senso, che risolve
il problema alla radice, mantenendo il tempio, sia come struttura
di culto che di aggregazione sociale, ma ricreandolo senza gli ele-
menti discriminanti: anzi lo propone come centro di progresso ed
innovazione sociale.

11 suo ruolo, anche in questo a differenza di altri, fu di ispira-
zione piu che di organizzazione diretta. Incoraggio, infatti, amici
e collaboratori a fondare lo Sree Narayana Dharma Paripalana,
un’organizzazione nota con le sue iniziali SNDP, che mirava al-
la realizzazione degli ideali di Narayana Guru. Nato come mo-
vimento di rinnovamento sociale, la cui affiliazione era aperta a
persone di tutti i gruppi e ceti sociali, il SNDP si & imposto co-
me un potente agente di rinnovamento sociale nel contesto del
Kerala con azioni nell’ambito religioso ed educativo, ma anche
legale e politico con manifestazioni importanti a livello culturale.
Alcuni dei suoi massimi esponenti sono, infatti, riconosciuti come
rappresentanti significativi della letteratura e della poesia in lin-
gua malayalam. Quest’ultimo elemento ha significato una popola-
rizzazione importante degli ideali del movimento e garantito una
diffusione capillare.

Nel corso degli anni il movimento ha visto il nascere e lo svi-
lupparsi di diverse posizioni al suo interno. Non ultima ¢& stata
quella di alcuni intellettuali impegnatisi nella ricerca di una reli-
gione alternativa (buddhismo o cristianesimo) da scegliere come
soluzione al problema della discriminazione castale. Importante
¢ stata la reazione laica e razionalista a queste tendenze, che ha
coagulato spiriti critici contro il bigottismo religioso di qualsiasi
tipo, cercando di impostare le riforme secondo la ragione pit che
secondo un credo religioso.



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 141

2.3. Periyar in Tamil Nadu

Periyar — grande uomo in lingua tamil — ¢ il soprannome dato
a E.V. Ramaswami Naicker, originario dello Stato del Tamil Nadu,
divenuto famoso per aver avuto il coraggio di abbandonare il Par-
tito del Congresso, che egli aveva stigmatizzato come il brahmanic
Congress. Entrato ufficialmente in politica nel grande movimento
animato dai protagonisti della lotta per I'indipendenza, Periyar, per
vario tempo — si era agli inizi degli anni "20 — aveva lottato per otte-
nere un sistema elettorale che prevedesse di riservare un numero di
posti ad appartenenti di caste inferiori o fuori casta. Durante uno
scontro sulla prassi da seguire in una delle assemblee generali del
Partito del Congresso, decise di abbandonare i lavori con un grup-
po che ne condivideva il pensiero. Le parole pronunciate prima di
abbandonare I’assemblea restano sintomatiche:

Stiamo parlando della necessita di fare tutti sacrifici per
arrivare al swaraj, 'autodeterminazione [indipendenza].
Ma se arriviamo al swaraj deve essere swaraj per tutti.
Oggi, invece, la gente teme che il swaray sia, di fatto, un
brahmin swaraj. Dobbiamo creare sicurezza nella gente
ed ogni comunita deve avere rapporti cordiali con le al-
tre. Dobbiamo assicurare che ogni gruppo sociale abbia
prosperita e sicurezza. Oggi, invece, centinaia di migliaia
di persone versano in condizioni penose. Sono ammu-
tolite e 'unico modo per ridare speranza ¢ di assicurare
loro una legittima rappresentanza per ogni gruppo so-
ciale *,

Periyar non si limitd ad abbandonare il Congresso; fondd un
movimento per la gente locale che chiamo Self-respect Movement.
Si trattava di un’iniziativa mirata alla popolazione di origine dra-

Y K.P. Sunil, And Justice for All..., in «The Tlustrated Weekly of India»,
8-14 giugno 1991, pp. 16-19, in Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit.,
p. 323.



142 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

vidica °, caratterizzato da somiglianze sorprendenti con il Sath-
yashodak Samay, il movimento fondato in Maharashtra da Jotirao
Phule. Esso proponeva, infatti, alcune soluzioni radicali alle pro-
blematiche sociali dell’India: ’annientamento del sistema castale,
una lotta frontale contro I'egemonia brahmanica e rivendicazioni
a favore sia delle caste inferiori che delle donne.

In nome di questi ideali, Periyar identificava I'induismo, im-
perante alla fine del XIX secolo e all’inizio del XX, proprio con il
castismo e con il brahmanesimo, due cancri da estirpare a qual-
siasi costo. Il Self-respect Movement si defini presto come un feno-
meno di massa, caratterizzato da una militanza convinta da parte
dei suoi membri e con un atteggiamento anti-Partito del Congres-
so, che nella sua posizione di auto identificazione col movimento
nazionalista per I'indipendenza sembrava aver dimenticato alcuni
aspetti fondamentali, come la discriminazione a diversi livelli, sia
sociali che di sesso.

Un episodio risultd decisivo e ancor oggi € ricordato come
simbolo della lotta anti-brahmanica del Tamil Nadu. Il Partito
del Congresso aveva aperto una scuola a Madras (oggi Chennai)
per formare giovani generazioni ai valori tradizionali in vista di
un impegno sociale al servizio della nazione. All'interno di que-
sto centro (gurukulam) si erano, tuttavia, stabilite sale da pranzo
separate per brahmani e fuori casta '°. Periyar si scaglio contro un
centro di formazione che, da una parte, pretendeva di impartire
conoscenza, diffondere educazione, coltivando pensiero raziona-
le, capacita lavorative, uguaglianza e unita, unitamente all’aboli-

5 T dravidici per molto tempo considerati gli abitanti originari del

subcontinente, teoria oggi al centro del contenzioso noto come la guestione
ariana, che coinvolge I'intero dibattito sulla civilta della Valle dell’Indo, occupano
attualmente gli stati al sud dell’India. Dravidici sono, infatti, gli abitanti di Tamil
Nadu, Kerala, Andra Pradesh e Karnataka, come dravidiche sono le loro lingue,
che si distinguono da quelle ariane e sanskrite del centro e del nord.

16 1l cibo - sia a livello di ingredienti che di preparazione — & sempre stato
e, ancora oggi, resta uno degli aspetti discriminanti della divisione castale perché
determinato e, dunque, determinante I’antinomia fra puro ed impuro.



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 143

zione della poverta, ingiustizia e intoccabilita 7, mentre, dall’altra,
perpetuava la segregazione fra puri ed impuri, mantenendo due
mense distinte in base al ceto castale. La sua posizione, come quel-
la dei riformatori sociali di cui abbiamo parlato, era molto chiara:
se si doveva lavorare per un’India indipendente con gli ideali sud-
detti, si trattava di eliminare alla radice il sistema castale giustifica-
to da quello che in sanskrito si definisce il varnasrama-dbarma.

In questa prospettiva, il termine chiave era non-brahman e
comprendeva un segmento sociale assai vasto e trasversale a di-
versi livelli.

Anche i cristiani, i musulmani, gli anglo-indiani e altri
non-indii sono non-brahmani. (...) Se tutte quelle comu-
nita devono cercare di sfuggire dal restare prigionieri
della rete magica del brahmanesimo, e vivere con digni-
ta, & necessario che riescano a trascendere le loro diffe-
renze settarie, mettendo da parte gli interessi personali e
cessando di agire come spie dei brahmani. (...) E neces-
sario avere fiducia nel progresso universale ed unirsi per
raggiungere questi obiettivi e, allo stesso tempo, liberarsi
da pregiudizi e falsita ¢,

1l Self-respect Movement mirava, quindi, ad una societa senza
caste, ma anche ad offrire I'accesso a ruoli di responsabilita nella
societa a membri delle caste pitt basse. Questo avrebbe assicura-
to in futuro I’eliminazione di atrocita nei confronti dei ceti o dei
gruppi oggetto di discriminazione. Il movimento sociale di Peri-
yar, nel giro di breve tempo, guadagno migliaia di seguaci sia fra
la popolazione urbana che fra quella rurale. In vari casi le azioni
del Movimento divennero anche violente e in certi contesti lascia-
rono trapelare una chiara tensione fra popolazione e tradizione
dravidica e ariana, ovviamente sanskritizzata.

7 Cf. V. Geetha - S.V. Rajadurai, Towards a Non-Brahmin Millenniumn:
from Jyothee Thass to Periyar, Samya, Calcutta 1998, p. 472, in Braj Ranjan Mani,
Debrahbmanising History, cit., p. 321.

8 Ibid., p. 290, in Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 324.



144 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

Il Movimento si sviluppo attraverso fasi diverse e complesse,
che non costituiscono I'argomento specifico di questo studio, e fi-
ni con il convergere in un altro grande fenomeno popolare anima-
to da un accademico buddhista, Singaravelu, anch’egli dello Stato
del Tamil Nadu. Dall’incontro delle due correnti, nel dicembre
1932, nacque il Self-Respect Samadharma Party. Non ne seguire-
mo le vicende, ma non possiamo non soffermarci su un termine
sintomatico: samadharma, che sintetizza la finalita principale dei
due movimenti, confluiti in un unico filone. Con samadharma si
voleva significare non solo “socialismo”, ma una vera uguaglianza
di fatto fra gente di diversi ceti e gruppi sociali, e, anche, fra i ses-
si. Si trattava di trasformare 'intera impalcatura sociale che aveva
resistito per millenni.

3. VALUTAZIONI CONCLUSIVE

Quello che emerge dai tentativi appena descritti puo essere
facilmente sintetizzato nel fatto che nel corso del XIX secolo si
coglie, da parte di riformatori sociali, la necessita di offrire un
approccio razionale al fenomeno e alla tradizione religiosa e, allo
stesso tempo, di garantire I'accesso all’educazione e alla scolari-
ta a tutte le classi, soprattutto quelle fino ad allora escluse. Ci si
orienta allora a favorire donne e §udras e dalits a favore dei quali
si aprono scuole e per i quali si lotta per una promozione sociale
che garantisca i medesimi diritti a tutti.

Ma tali sforzi cozzano contro gli stigmi sociali che, tradizio-
nalmente, godono di sanzione divina, in nome del binomio puro-
impuro su cui si gioca l'intera partita. Ecco allora il tentativo di
razionalizzare la religione e le sue espressioni rituali con la spe-
ranza di un effetto positivo sulle varie espressioni sociali intima-
mente legate ad esse, come i matrimoni, i funerali e alcuni aspetti
della vita quotidiana spicciola.

Ovviamente i riformatori avevano colto che razionalizzazio-
ne e introduzione dell’educazione a tutte le classi sociali erano



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrabhmanizzazione 145

sviluppi intimamente legati I'uno all’altro, e a servizio reciproco,
in vista di una religiosita meno esclusivista e di una socialita pit
giusta ed aperta. I processi sarebbero stati lunghi e complessi,
ma questa era la prospettiva giusta e lungimirante. Un sistema
educativo nello spirito razionale avrebbe eliminato il bigottismo
ed assicurato un accesso sereno e non esclusivamente brahmanico
all’approccio religioso e alle sue implicazioni sociali.

Di fatto, di tutti i tentativi solo quello di Narayana Guru ha
raggiunto risultati evidenti e, per certi versi limitatamente alla so-
cieta del Kerala, globali. Ancora oggi questo Stato si ferma per
festeggiare il suo ricordo nel mese di settembre, colorandosi, in
occasione della celebrazione, di giallo, il simbolo della sua rivolu-
zione. Il riformatore del Kerala deve, con tutta probabilita, il suo
successo all’aver mirato ad una trasformazione a livello di luoghi
di culto. Laver costituito templi che fossero, come lo sono sem-
pre stati nella tradizione dell'India, luoghi di culto e di istruzione
¢ stata un’intuizione geniale. Ma al genio Narayana Guru ha ag-
giunto il coraggio di svincolare questi centri dal controllo religio-
so e culturale (sanskritizzante) del brabhmano. Nel fare questo si &
finito per laicizzare, per cosi dire, la struttura sociale della zona,
che resta profondamente religiosa, ma con un rinnovato senso
della socialita fatta di giustizia e di uguaglianza. Sono elementi
rintracciabili nello spirito della gente del posto e che si esprimono
anche nella vita politica, per altro assai complessa, dello Stato so-
prattutto nel periodo che va dall'indipendenza ad oggi.

1l riformatore del Kerala ha dunque operato una chiara di-
stinzione fra sacro e profano, senza tuttavia separarli e senza sa-
crificare la fede alla ragione. Ha solo messo in moto con successo
un processo di laicizzazione del sacro, che ha permesso di mante-
nere la dimensione religiosa profondamente radicata nel contesto
sociale, eliminando, tuttavia, aspetti di clericalismo brahmanico e
ritualismo esasperato.

I contributi di Periyar e di Phule hanno avuto e continuano
ad avere un loro influsso e una loro importanza significativa, ma
non sono riusciti a scardinare i processi millenari nei loro Stati
e nelle rispettive societa. Il discorso da loro aperto non ¢ chiuso,
tutt’altro, anche se, soprattutto nel caso del riformatore del Tamil



146 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

Nadu, si ¢ invischiato nelle pastoie di un impegno politico che ha
portato a compromessi e ha finito per opacizzare gli ideali iniziali.
Resta per altro interessante I’antropologia che sottosta a que-
ste proposte di rinnovamento. Senza dubbio, infatti, esse propon-
gono un interesse per I'uomo forse sconosciuto al mondo delle
culture vedica e upanishadica, preso, piuttosto, tradizionalmente
dall’interesse per il Brahman, I'assoluto e la realta unica e ultima.

In questo senso, non deve essere stata marginale I'influenza
della cultura occidentale arrivata attraverso il sistema educativo
britannico ed il lavoro dei missionari. Non meraviglierebbe, in
questo senso, 'etichetta di cristiano o semi-cristiano con la quale
le classi brahmaniche etichettavano lo stesso Phule.

Questo aspetto meriterebbe, senza dubbio, un maggior ap-
profondimento perché offrirebbe una chiave di lettura alternativa
all’influsso della cultura occidentale sulla tradizione brabmanica,
che viene considerata come una delle cause della ridefinizione
dell’induismo in quello che tradizionalmente viene indicato come

il neo-induismo o il rinascimento indai del XIX e della prima meta
del XX secolo.

RoBERTO CATALANO

SUMMARY

This second part of the study looks at some social and religious
reformers who influenced the Indian subcontinent in the XIXth
century and the first decades of the XXth century, bringing specific
values to well defined and important social contexts: Jotirao Phule,
also known as Mahatma Jotiba Phule in the state of Mabarashtra,
Periyar in Tamil Nadu and Narayana Guru in Kerala.

These reformers understood the close connection between de-
velopment and universal access to education, at the service of one
another in promoting a more inclusive religious environment and a
more just and open society. The processes were to be long and com-



Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione 147

plex, but this idea was correct and far reaching: an education system
in which this spirit would eliminate bigotism and ensure freedom
of access to non Brahmanic religions, with consequent social impli-
cations. The results were varied and not always according to expec-
tations. The phenomenon reached its height with the neo-Buddhbist
movement, founded by the most important figure in this process:
Bhimrao Ambedkar. The third part of this study will be devoted to
him and to Navayana Buddhism.



