
PER IL DIALOGO 	 Nuova Umanità
XXXII (2010/1) 187, pp. 131-147

INDUISMO FRA ARIANIZZAZIONE,
SANSKRITIZZAZIONE E DEBRAHMANIZZAZIONE.

II. I RIFORMATORI RELIGIOSI E SOCIALI

1. Premessa: colonialismo e sanskritizzazione

Come visto a conclusione dell’articolo precedente 1, il comples-
so rapporto fra colonialismo britannico e induismo può essere letto 
come una fase articolata di processo di brahmanizzazione.

Se, da un lato, infatti, è vero che il colonialismo inglese ha 
provocato una lettura nuova delle religioni vediche, definendole 
addirittura con un nome – induismo – con il quale esse si sono 
poi imposte nel panorama della geografia delle religioni, dall’altro 
è ancor più vero che l’approccio si è concentrato su quello che si 
può senza dubbio definire induismo brahmanizzato.

Le ricerche e i relativi risultati, nel campo della filologia, si 
sono infatti concentrati sul sanskrito. Sebbene l’aver messo in evi-
denza i rapporti fra la lingua classica indiana e le diverse lingue 
neo-latine, germaniche, slave (senza dimenticare quelle classiche, 
greco e avesta fra tutte) sia stato di vitale importanza per lo svi-
luppo, in Occidente, di tale scienza, non si può negare che essa 
si sia limitata ad un ambito molto particolare, quello della lingua 
sacra, pieno ed assoluto appannaggio delle caste più elevate con 
divieto di apprendimento ed uso per quelle più basse. A questo 
si è aggiunto il forzato ignorare, almeno inizialmente, altre lingue 
o idiomi, egualmente importanti – il pali su tutti – usate da altri 
gruppi sociali e religiosi.

All’aspetto linguistico-filologico è intimamente legato quello 

1   Cf. R. Catalano, Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmaniz
zazione, in «Nuova Umanità» XXXI (2009/3) 183, pp. 437-471.



132 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

della ricerca nel campo filosofico-religioso, che ha portato alla lu-
ce e fatto conoscere testi tradizionalmente brahmanici o sanskri-
tizzati delle religioni vediche: Upaniśad, Codice di Manu, Bhaga-
vadgita, Mahabharata, Dharmaśatra, Ramayana ecc.

Tutto questo a prescindere dal fatto che, per la costruzione 
dell’apparato coloniale, l’amministrazione britannica si rivolse alle 
classi più progredite da un punto di vista culturale. In effetti, sia 
a livello accademico che a livello socio-religioso gli inglesi e, con 
loro, l’Occidente intero finirono per identificare l’induismo con 
la tradizione brahmanica o, comunque, sanskritizzata, ignorando 
completamente altri aspetti, probabilmente, senza rendersi conto 
appieno di cosa significasse seguire tali tradizioni per la maggio-
ranza della popolazione del subcontinente.

Alla luce di quanto appena detto, si può ben comprendere 
come il fenomeno dell’orientalismo, ancorché ben presente in In-
dia a partire dalla fine del XVIII secolo, si sia evoluto in una sua 
tipica forma.

Nel contesto indiano, contrariamente a quanto affermato da 
Edward Said, l’orientalismo non è stato un semplice conflitto fra 
Occidente e Oriente. In India l’orientalismo ha avuto una chia-
ra e netta inclinazione verso l’élite locale perché, all’interno di 
questo quadro, la cultura indiana è stata affrontata, di fatto, ne-
gli aspetti religiosi e linguistici del brahmanesimo-ariano, scollato 
dall’evoluzione sociale reale. Gli orientalisti posero l’accento ge-
nerale concentrandosi sulla letteratura e sulla cultura brahminica, 
piuttosto che dedicarsi ad una vera riflessione sulla produzione 
culturale di massa 2.

Infatti, negli studi che potremmo definire orientalisti non c’è 
traccia alcuna di tentativi di lettura comparata fra la letteratura 
classica sanskritizzata e quella, se così la si può definire, alternati-
va e, comunque, esistente. L’Occidente ha, senza dubbio, costrui-
to un suo induismo, che non venne, successivamente, riconosciu-

2   Cf. Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History. Dominance and Resistance 
in Indian Society, Manohar, New Delhi 2005, p. 196.



133Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

to nemmeno dalla corrente sanskritizzata 3, ma lo ha fatto su testi 
e interpretazioni tipiche della cultura dominante.

D’altra parte, non avrebbe potuto essere diversamente.

I brahmani hanno da sempre fatto di tutto per monopo-
lizzare la conoscenza, hanno sempre controllato l’infor-
mazione e, senza esitazione, hanno usato e manipolato 
l’informazione per i propri interessi 4.

Con questo si vuole sottolineare come la responsabilità non 
sia ascrivibile all’Occidente orientalista, ma piuttosto come il 
fenomeno dell’incontro Occidente-India abbia ancora una vol-
ta confermato la grande capacità di successo del processo di 
sanskritizzazione. Arguta e provocante l’affermazione di Fryken-
berg:

Il Raj, come sistema imperiale di governo, fu un feno-
meno genuinamente indigeno, piuttosto che una costru-
zione semplicemente straniera (o coloniale). Si trattò di 
un fenomeno indiano più che inglese in quanto a logica 
interna 5.

È, quindi, in questa prospettiva che si deve leggere anche 
la nascita del neoinduismo. Si tratta di un fenomeno molto più 
complesso di quanto appaia ed i cui approfondimenti non sono 
affatto terminati. Il neoinduismo, infatti, sebbene promosso o 

3   Cf., a questo proposito, vari testi già citati nel primo articolo: D.N. 
Lorenzen, Who Invented Hinduism - Essay on Religion in History, Yoda Press, 
New Delhi 2006; G. Sontheimer - H. Kulke (edd.), Hinduism Reconsidered, 
Manohar Publishers and Distibutors, New Delhi 1989, 20055; G.A. Oddie (ed.), 
Imagined Hinduism - British Protestant Missionary Construction of Hinduism, 1793-
1900, Sage Publications, New Delhi 2006; R. Fox Young, Resistant Hinduism, 
Sanskrit Sources on Anti-Christian Apologetics in Early Nineteenth-century India, 
E.J. Brill, Leiden Gerold and Co.-Motilal Banarsidass, Vienna-Delhi 1981.

4   Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 196.
5   R.E. Frykenberg, The emergence of modern “Hinduism” as a concept 

and as an institution; A reappraisal with a special reference to South India, in G. 
Sontheimer - H. Kulke (edd.), Hinduism Reconsidered, cit., p. 90.



134 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

provocato dall’influenza di islam e cristianesimo, ha delle con-
notazioni tipicamente sanskritizzate e una finalità precisa: ride-
finirsi onde rafforzare la tradizione brahmanica. L’influenza di 
vari aspetti sia della tradizione musulmana che di quella cristia-
na, hanno finito per renderlo più appetibile, se non affascinate, 
all’Occidente. L’aspetto più sintomatico è il fenomeno Viveka-
nanda, con il suo intervento al Parlamento mondiale delle reli-
gioni e la costruzione del Ramakrishna Mission.

Tenendo conto dei vari aspetti fin qui descritti per sommi ca-
pi, non si può, dunque, non essere d’accordo con Branjan Ranjan 
Mani, quando afferma che l’orientalismo dell’India prese la forma 
di un indo-europeismo, in cui la componente locale si è espressa 
con toni seduttivi e di tacita collaborazione.

Nel contesto indiano la lettura dell’orientalismo di Said 
trascura il ruolo di collusione giocato dai gruppi loca-
li privilegiati (...). L’indologia e l’orientalismo erano un 
progetto comune e di mutuo beneficio per le classi do-
minanti, sia straniera che indiana 6.

In tal senso, anche tutta la cosiddetta teoria ariana, riguardo 
alle origini della civiltà vedica, per altro ancor oggi al centro di con-
tenziosi storico-antropologici lungi dall’essere risolti in maniera 
soddisfacente, trovò un supporto notevole a livello di classi domi-
nanti brahmaniche 7.

6   Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 195.
7   Cf. R. Kochhar, The Vedic People: their History and Geography, Orient 

Longmans, Delhi 2000.



135Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

2. Tentativi di de-brahmanizzazione nel XIX secolo

Il XIX secolo fu un momento complesso della storia in India 
e, da un lato, fu caratterizzato da fenomeni trasversali e di mutua 
influenza e collaborazione fra orientalismo, indologia, brahmaniz-
zazione e neoinduismo, mentre dall’altro vide nascere, prima timi-
damente, ma sempre più chiaramente, tentativi di de-brahmanizza-
zione. Si tratta di movimenti nati spesso contemporaneamente in 
diverse parti dell’India, sempre ispirati e condotti da personaggi 
carismatici che vedevano la necessità di trasformare la società in-
diana ricostruendola in base a valori quali l’uguaglianza, la giusti-
zia e la razionalità. Tale movimento mirò a minare il sistema brah-
manizzante e la sua ideologia egemonica. Il movimento, sebbene 
caratterizzante diverse parti dell’India, non si rivelò mai a livello 
nazionale, ma agì in modo efficace e spesso risolutivo. Particolare 
successo ha avuto il tentativo di Narayana Guru in Kerala, capace 
di riformare la società dell’intero Stato del sud India.

In questo studio ci limitiamo, per altro per sommi capi, a 
tre fenomeni: quello di Jotirao Phule, detto anche Mahatma Joti-
ba Phule, nello Stato del Maharashtra, quello di Periyar in Tamil 
Nadu e quello, appena ricordato, di Narayana Guru, in Kerala. 
Questi tre protagonisti del tentativo di de-brahmanizzare l’India, 
la sua cultura e società, ci permetteranno di valorizzare appieno 
e di capire la portata del Movimento neobuddhista, fondato dal 
personaggio indiscutibilmente di maggior rilievo nel processo in 
questione: Bhimrao Ambedkar. A lui e al buddhismo navayana 
sarà dedicata una eventuale terza parte di questo studio.

2.1. Jotirao Phule, profeta dell’anti-brahmanesimo nell’India mo-
derna

Phule rappresenta, senza dubbio, un segno profetico nel pano-
rama dell’India della seconda metà del XIX secolo. Se da un lato, 
infatti, Rammohan Roy, Dayananda Saraswati e Swami Vivekanan-
da costituiscono la leadership del movimento neo-induista e della 



136 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

tacita e, per certi versi, inconsapevole, per quanto fruttuosa, colla-
borazione fra tradizione sanskritizzata e colonialismo orientalista, 
dall’altro, Phule s’impone come l’eroe che combatte per i diritti 
delle classi oppresse dell’India. Capì, infatti, che l’accesso alla co-
noscenza, che era preclusa ai ceti inferiori della struttura castale 
da parte dell’apice della piramide, che ne aveva fatto un monopo-
lio autogestito ed esclusivo, sarebbe stato decisivo per un’adeguata 
comprensione del sistema da smantellare.

Phule, membro del gruppo sociale śudras − che si colloca al 
fondo della struttura castale – nato nello Stato del Maharashtra, 
ebbe il grande merito di leggere la struttura sociale indiana in ter-
mini di bi-polarità – dvairnik – fra una minoranza che opprime 
(brahmani) ed una maggioranza sfruttata (śudras) e di individuare 
la necessità di una soluzione del problema. 

Due i suoi atteggiamenti fondamentali nella lettura della que-
stione in esame. In primo luogo, fa sempre uso della parola brah-
manesimo per induismo, onde sottolineare il monopolio egemonico 
dei brahmani. Inoltre, sposta l’attenzione dalla mobilità all’interno 
del sistema castale alla possibilità di eliminare il sistema stesso. Su 
queste basi, si mosse per realizzare una cultura alternativa e con 
suo fine preciso: quello di dar vita ad una società basata sull’ugua-
glianza e la razionalità. Al pensiero coniugò la pratica: profetica e 
significativa, a questo proposito, l’apertura nel 1848 8 di una scuola 
per ragazze di caste basse, proprio nel cuore del potere brahmanico 
del Maharashtra, la città di Pune.

Da un punto di vista teorico, invece, propone la sathyasho-
dak samaj, una società priva di caste, caratterizzata da uguaglian-
za e giustizia. Ma anche qui, Phule fa seguire alla teoria la prassi. 
Dopo averne definito il concetto e le sue articolazioni nel Gulan-
giri, un vero e proprio manifesto di rivolta contro il brahmanesi-
mo, passa alla fondazione della società nel 1873, incoraggiando i 
membri a diffondere verità, giustizia e coscienza dei valori natu-
rali e dei diritti inalienabili di tutti gli esseri umani. Scolarità ed 
educazione pubblica avevano un ruolo preminente, soprattutto a 

8   Non può sfuggire, ed è significativo, che siamo nello stesso anno della 
pubblicazione del Manifesto di Marx ed Engels.



137Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

favore di donne e bambini, aperta a tutti i gruppi non solo sociali, 
ma anche religiosi. Significativo il tentativo di eliminare il ruolo, 
fino ad allora insostituibile, dei brahmani soprattutto in momenti 
sociali di grande importanza, come i matrimoni.

La reazione brahmanica non si fece attendere e arrivò con 
minacce intimidatorie: come potevano preghiere in lingua mara-
thi, e non in sanskrito, arrivare a Dio ed essere udite ed even-
tualmente esaudite? La risposta di Phule mirava a spalancare la 
dimensione della divinità su orizzonti ben più universali di quel-
li soffocanti imposti dall’esclusivismo sacerdotale: Dio ascolta il 
cuore dell’uomo in qualsiasi forma egli voglia esprimersi 9.

Due le nozioni fondamentali della sua dimensione socioreli-
giosa.

Innanzitutto il suo concepire Dio come creatore – nirmik – 
con una valenza monoteista. Lo stesso Dio, dopo aver completato 
la creazione, poco aveva a che fare con la creatura che, tuttavia, 
non aveva bisogno di intermediari (e dunque di sacerdoti brah-
mani) per arrivare a Lui.

Una seconda dimensione fondante della visione di Phule era la 
nozione di fratellanza universale. Essa rappresenta la vera scintilla 
ispiratrice della sua rivoluzione sociale, che mirava al superamento 
delle divisioni non solo fra le caste, ma anche fra gruppi sociali di 
diverso tipo, fra i sessi e le religioni. Per questo Phule fu accusato di 
essere cristiano o semi-cristiano. Di fatto, a differenza di altri, il śu-
dras del Maharashtra non pensò mai a convertirsi ad un’altra fede. 
Semplicemente cercò di scardinare l’egemonia brahmanica dimo-
strando l’infondatezza della sua pretesa istituzione di origine divina.

2.2. Narayana Guru e la riforma della società in Kerala

La figura di Narayana Guru è certamente quella che ha ripor-
tato il maggior successo nel quadro delle lotte sociali all’interno del 
processo di de-brahmanizzazione del XIX e XX secolo. 

9   Cf. D. Keer, Mahatma Jotirao Phule: Father of India Social Revolution, 
1964, rist. Popular Prakashan, Bombay 2000. 



138 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

Nato e cresciuto nello Stato del Kerala 10, Narayana Guru 
può essere definito come un mistico riformatore sociale, figlio del 
gruppo sociale degli Ezhava, una casta ai suoi tempi considerata 
intoccabile 11. Di fronte alla situazione di miseria morale e sociale 
in cui si trovava l’80% della popolazione dello Stato del Kerala 
alla fine del XIX secolo, Narayana lanciò una sfida al potere so-
cio-religioso dei brahmani che tenevano sotto il loro dominio śu-
dras e dalits, i quali non potevano entrare nel cuore della religione 
perché portatori di contaminazioni e di impurità. Creò, così, come 
alternativa un numero illimitato di templi e strutture educative e 
religiose de-brahmanizzate, senza la presenza di sacerdoti della ca-
sta brahmanica e con statue e idoli non consacrati secondo la ri-
tualità vedica e upaniśadica. Tali centri, sia religiosi che educativi, 
diventarono il punto nevralgico della sua riforma, dove i gruppi 
sociali repressi e arretrati potevano trovare libero accesso alla sco-
larità e alla pratica religiosa, cui avevano diritto come uomini.

Per celebrare la prima consacrazione di un tempio senza pre-
senza brahmanica fece apporre una scritta dal contenuto signifi-
cativo:

Questo è un luogo modello di convivenza
Dove gli uomini vivono come fratelli
Liberati dai pregiudizi castali
E dai rancori delle differenze di religione 12.

La visione di uguaglianza di Narayana si fondava su una tri-
plice affermazione: per l’uomo una sola casta, una sola religione ed 
un solo Dio. Una frase che sintetizza in modo significativo la sua 

10  S i tratta della lingua di terra che si trova all’estremo sud-ovest della 
penisola indiana. Oggi è una zona del gigante asiatico senz’altro all’avanguardia 
per molti aspetti, soprattutto nel sistema educativo che vanta da tempo una 
scolarità pari al 100%.

11   La posizione degli Ezhava nella società d’oggi è ben diversa e, sebbene 
riconosciuti come OBC (Other Backward Class), è, indubbiamente, caratterizzata 
da ricchezza e da un notevole controllo sull’economia dello Stato.

12   M. Kunhappa, Sri Narayana Guru, National Book Trust, Delhi 1988, p. 
23, in Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 302.



139Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

posizione: la necessità di cancellare le discriminazioni castali cre-
atesi sulla base del brahmanesimo vedico. Questo non significava 
rinnegare i fondamenti più veri della tradizione indù. Narayana 
Guru, infatti, è giustamente riconosciuto come uno degli espo-
nenti più efficaci, in tempi moderni, della rielaborazione della fi-
losofia Vedanta. Coglieva, tuttavia, la necessità di un adeguamen-
to ai tempi e, soprattutto, il bisogno di un sistema educativo che 
contribuisse all’uguaglianza sociale. A conferma di questo, ebbe 
sempre come prioritario l’accesso delle donne ai diversi livelli del-
la scolarità, oltre alla convinzione di promuovere una formazione 
tecnica che favorisse, in un contesto rurale e agricolo come quello 
del Kerala, lo sviluppo dell’industria. La sua posizione era sinte-
tizzata bene dal motto: Educare per essere liberi e organizzare per 
poter essere forti.

Proprio la struttura educativa era chiamata, nella sua prospet-
tiva, ad essere la chiave della soluzione dei problemi socioreligiosi. 
Si trattava, infatti, di trasformare i templi da semplici luoghi di cul-
to a centri di apprendimento. Questo movimento religioso-educati-
vo avrebbe trasformato la società del Kerala.

I templi più grandi dovrebbero essere delle istituzio-
ni educative (...). Si era pensato (in passato) che i templi 
fossero un punto in cui la gente potesse trovarsi insieme 
ed incontrarsi senza la distinzione delle caste. Ma l’espe-
rienza non ha giustificato questa speranza. I templi hanno 
acuito le barriere delle caste. Bisogna, ora, cercare di edu-
care la gente. Cerchiamo di assicurare loro più sapere: è 
questo l’unico modo per migliorare la condizione 13.

Lo specifico del riformatore del sud India stava proprio 
nell’aver individuato la potenzialità innovativa, dal punto di vi-
sta sociale, del binomio tempio-educazione. Coniugando questo 
binomio, Narayana Guru si distingue in modo chiaro da altri ri-
formatori del suo tempo che, ugualmente preoccupati delle pro-

13   K.M. George, Kumaran Asan, Sahitya Akademi, Delhi 1991, p. 17, in 
Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 303.



140 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

blematiche legate alla struttura castale, lottarono per l’accesso di 
fuori casta ai templi, soprattutto nello Stato del Tamil Nadu, o, 
come accennato, addirittura decisero di cambiare religione nella 
speranza di risolvere il problema.

Narayana, invece, mira a de-brahmanizzare il tempio stesso, 
non a boicottarlo e nemmeno a forzare la mano perché tutti vi 
abbiano accesso. Si potrebbe dire, in un certo senso, che risolve 
il problema alla radice, mantenendo il tempio, sia come struttura 
di culto che di aggregazione sociale, ma ricreandolo senza gli ele-
menti discriminanti: anzi lo propone come centro di progresso ed 
innovazione sociale.

Il suo ruolo, anche in questo a differenza di altri, fu di ispira-
zione più che di organizzazione diretta. Incoraggiò, infatti, amici 
e collaboratori a fondare lo Sree Narayana Dharma Paripalana, 
un’organizzazione nota con le sue iniziali SNDP, che mirava al-
la realizzazione degli ideali di Narayana Guru. Nato come mo-
vimento di rinnovamento sociale, la cui affiliazione era aperta a 
persone di tutti i gruppi e ceti sociali, il SNDP si è imposto co-
me un potente agente di rinnovamento sociale nel contesto del 
Kerala con azioni nell’ambito religioso ed educativo, ma anche 
legale e politico con manifestazioni importanti a livello culturale. 
Alcuni dei suoi massimi esponenti sono, infatti, riconosciuti come 
rappresentanti significativi della letteratura e della poesia in lin-
gua malayalam. Quest’ultimo elemento ha significato una popola-
rizzazione importante degli ideali del movimento e garantito una 
diffusione capillare.

Nel corso degli anni il movimento ha visto il nascere e lo svi-
lupparsi di diverse posizioni al suo interno. Non ultima è stata 
quella di alcuni intellettuali impegnatisi nella ricerca di una reli-
gione alternativa (buddhismo o cristianesimo) da scegliere come 
soluzione al problema della discriminazione castale. Importante 
è stata la reazione laica e razionalista a queste tendenze, che ha 
coagulato spiriti critici contro il bigottismo religioso di qualsiasi 
tipo, cercando di impostare le riforme secondo la ragione più che 
secondo un credo religioso.



141Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

2.3. Periyar in Tamil Nadu

Periyar – grande uomo in lingua tamil – è il soprannome dato 
a E.V. Ramaswami Naicker, originario dello Stato del Tamil Nadu, 
divenuto famoso per aver avuto il coraggio di abbandonare il Par-
tito del Congresso, che egli aveva stigmatizzato come il brahmanic 
Congress. Entrato ufficialmente in politica nel grande movimento 
animato dai protagonisti della lotta per l’indipendenza, Periyar, per 
vario tempo − si era agli inizi degli anni ’20 − aveva lottato per otte-
nere un sistema elettorale che prevedesse di riservare un numero di 
posti ad appartenenti di caste inferiori o fuori casta. Durante uno 
scontro sulla prassi da seguire in una delle assemblee generali del 
Partito del Congresso, decise di abbandonare i lavori con un grup-
po che ne condivideva il pensiero. Le parole pronunciate prima di 
abbandonare l’assemblea restano sintomatiche:

Stiamo parlando della necessità di fare tutti sacrifici per 
arrivare al swaraj, l’autodeterminazione [indipendenza]. 
Ma se arriviamo al swaraj deve essere swaraj per tutti. 
Oggi, invece, la gente teme che il swaraj sia, di fatto, un 
brahmin swaraj. Dobbiamo creare sicurezza nella gente 
ed ogni comunità deve avere rapporti cordiali con le al-
tre. Dobbiamo assicurare che ogni gruppo sociale abbia 
prosperità e sicurezza. Oggi, invece, centinaia di migliaia 
di persone versano in condizioni penose. Sono ammu-
tolite e l’unico modo per ridare speranza è di assicurare 
loro una legittima rappresentanza per ogni gruppo so-
ciale 14.

Periyar non si limitò ad abbandonare il Congresso; fondò un 
movimento per la gente locale che chiamò Self-respect Movement. 
Si trattava di un’iniziativa mirata alla popolazione di origine dra-

14   K.P. Sunil, And Justice for All..., in «The Illustrated Weekly of India», 
8-14 giugno 1991, pp. 16-19, in Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., 
p. 323.



142 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

vidica 15, caratterizzato da somiglianze sorprendenti con il Sath-
yashodak Samaj, il movimento fondato in Maharashtra da Jotirao 
Phule. Esso proponeva, infatti, alcune soluzioni radicali alle pro-
blematiche sociali dell’India: l’annientamento del sistema castale, 
una lotta frontale contro l’egemonia brahmanica e rivendicazioni 
a favore sia delle caste inferiori che delle donne.

In nome di questi ideali, Periyar identificava l’induismo, im-
perante alla fine del XIX secolo e all’inizio del XX, proprio con il 
castismo e con il brahmanesimo, due cancri da estirpare a qual-
siasi costo. Il Self-respect Movement si definì presto come un feno-
meno di massa, caratterizzato da una militanza convinta da parte 
dei suoi membri e con un atteggiamento anti-Partito del Congres-
so, che nella sua posizione di auto identificazione col movimento 
nazionalista per l’indipendenza sembrava aver dimenticato alcuni 
aspetti fondamentali, come la discriminazione a diversi livelli, sia 
sociali che di sesso.

Un episodio risultò decisivo e ancor oggi è ricordato come 
simbolo della lotta anti-brahmanica del Tamil Nadu. Il Partito 
del Congresso aveva aperto una scuola a Madras (oggi Chennai) 
per formare giovani generazioni ai valori tradizionali in vista di 
un impegno sociale al servizio della nazione. All’interno di que-
sto centro (gurukulam) si erano, tuttavia, stabilite sale da pranzo 
separate per brahmani e fuori casta 16. Periyar si scagliò contro un 
centro di formazione che, da una parte, pretendeva di impartire 
conoscenza, diffondere educazione, coltivando pensiero raziona-
le, capacità lavorative, uguaglianza e unità, unitamente all’aboli-

15  I  dravidici per molto tempo considerati gli abitanti originari del 
subcontinente, teoria oggi al centro del contenzioso noto come la questione 
ariana, che coinvolge l’intero dibattito sulla civiltà della Valle dell’Indo, occupano 
attualmente gli stati al sud dell’India. Dravidici sono, infatti, gli abitanti di Tamil 
Nadu, Kerala, Andra Pradesh e Karnataka, come dravidiche sono le loro lingue, 
che si distinguono da quelle ariane e sanskrite del centro e del nord.

16  I l cibo – sia a livello di ingredienti che di preparazione – è sempre stato 
e, ancora oggi, resta uno degli aspetti discriminanti della divisione castale perché 
determinato e, dunque, determinante l’antinomia fra puro ed impuro.



143Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

zione della povertà, ingiustizia e intoccabilità 17, mentre, dall’altra, 
perpetuava la segregazione fra puri ed impuri, mantenendo due 
mense distinte in base al ceto castale. La sua posizione, come quel-
la dei riformatori sociali di cui abbiamo parlato, era molto chiara: 
se si doveva lavorare per un’India indipendente con gli ideali sud-
detti, si trattava di eliminare alla radice il sistema castale giustifica-
to da quello che in sanskrito si definisce il varnaśrama-dharma.

In questa prospettiva, il termine chiave era non-brahman e 
comprendeva un segmento sociale assai vasto e trasversale a di-
versi livelli.

Anche i cristiani, i musulmani, gli anglo-indiani e altri 
non-indù sono non-brahmani. (...) Se tutte quelle comu-
nità devono cercare di sfuggire dal restare prigionieri 
della rete magica del brahmanesimo, e vivere con digni-
tà, è necessario che riescano a trascendere le loro diffe-
renze settarie, mettendo da parte gli interessi personali e 
cessando di agire come spie dei brahmani. (...) È neces-
sario avere fiducia nel progresso universale ed unirsi per 
raggiungere questi obiettivi e, allo stesso tempo, liberarsi 
da pregiudizi e falsità 18.

Il Self-respect Movement mirava, quindi, ad una società senza 
caste, ma anche ad offrire l’accesso a ruoli di responsabilità nella 
società a membri delle caste più basse. Questo avrebbe assicura-
to in futuro l’eliminazione di atrocità nei confronti dei ceti o dei 
gruppi oggetto di discriminazione. Il movimento sociale di Peri-
yar, nel giro di breve tempo, guadagnò migliaia di seguaci sia fra 
la popolazione urbana che fra quella rurale. In vari casi le azioni 
del Movimento divennero anche violente e in certi contesti lascia-
rono trapelare una chiara tensione fra popolazione e tradizione 
dravidica e ariana, ovviamente sanskritizzata.

17   Cf. V. Geetha - S.V. Rajadurai, Towards a Non-Brahmin Millennium: 
from Jyothee Thass to Periyar, Samya, Calcutta 1998, p. 472, in Braj Ranjan Mani, 
Debrahmanising History, cit., p. 321.

18   Ibid., p. 290, in Braj Ranjan Mani, Debrahmanising History, cit., p. 324.



144 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

Il Movimento si sviluppò attraverso fasi diverse e complesse, 
che non costituiscono l’argomento specifico di questo studio, e fi-
nì con il convergere in un altro grande fenomeno popolare anima-
to da un accademico buddhista, Singaravelu, anch’egli dello Stato 
del Tamil Nadu. Dall’incontro delle due correnti, nel dicembre 
1932, nacque il Self-Respect Samadharma Party. Non ne seguire-
mo le vicende, ma non possiamo non soffermarci su un termine 
sintomatico: samadharma, che sintetizza la finalità principale dei 
due movimenti, confluiti in un unico filone. Con samadharma si 
voleva significare non solo “socialismo”, ma una vera uguaglianza 
di fatto fra gente di diversi ceti e gruppi sociali, e, anche, fra i ses-
si. Si trattava di trasformare l’intera impalcatura sociale che aveva 
resistito per millenni.

3. Valutazioni conclusive

Quello che emerge dai tentativi appena descritti può essere 
facilmente sintetizzato nel fatto che nel corso del XIX secolo si 
coglie, da parte di riformatori sociali, la necessità di offrire un 
approccio razionale al fenomeno e alla tradizione religiosa e, allo 
stesso tempo, di garantire l’accesso all’educazione e alla scolari-
tà a tutte le classi, soprattutto quelle fino ad allora escluse. Ci si 
orienta allora a favorire donne e śudras e dalits a favore dei quali 
si aprono scuole e per i quali si lotta per una promozione sociale 
che garantisca i medesimi diritti a tutti.

Ma tali sforzi cozzano contro gli stigmi sociali che, tradizio-
nalmente, godono di sanzione divina, in nome del binomio puro-
impuro su cui si gioca l’intera partita. Ecco allora il tentativo di 
razionalizzare la religione e le sue espressioni rituali con la spe-
ranza di un effetto positivo sulle varie espressioni sociali intima-
mente legate ad esse, come i matrimoni, i funerali e alcuni aspetti 
della vita quotidiana spicciola.

Ovviamente i riformatori avevano colto che razionalizzazio-
ne e introduzione dell’educazione a tutte le classi sociali erano 



145Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

sviluppi intimamente legati l’uno all’altro, e a servizio reciproco, 
in vista di una religiosità meno esclusivista e di una socialità più 
giusta ed aperta. I processi sarebbero stati lunghi e complessi, 
ma questa era la prospettiva giusta e lungimirante. Un sistema 
educativo nello spirito razionale avrebbe eliminato il bigottismo 
ed assicurato un accesso sereno e non esclusivamente brahmanico 
all’approccio religioso e alle sue implicazioni sociali.

Di fatto, di tutti i tentativi solo quello di Narayana Guru ha 
raggiunto risultati evidenti e, per certi versi limitatamente alla so-
cietà del Kerala, globali. Ancora oggi questo Stato si ferma per 
festeggiare il suo ricordo nel mese di settembre, colorandosi, in 
occasione della celebrazione, di giallo, il simbolo della sua rivolu-
zione. Il riformatore del Kerala deve, con tutta probabilità, il suo 
successo all’aver mirato ad una trasformazione a livello di luoghi 
di culto. L’aver costituito templi che fossero, come lo sono sem-
pre stati nella tradizione dell’India, luoghi di culto e di istruzione 
è stata un’intuizione geniale. Ma al genio Narayana Guru ha ag-
giunto il coraggio di svincolare questi centri dal controllo religio-
so e culturale (sanskritizzante) del brahmano. Nel fare questo si è 
finito per laicizzare, per così dire, la struttura sociale della zona, 
che resta profondamente religiosa, ma con un rinnovato senso 
della socialità fatta di giustizia e di uguaglianza. Sono elementi 
rintracciabili nello spirito della gente del posto e che si esprimono 
anche nella vita politica, per altro assai complessa, dello Stato so-
prattutto nel periodo che va dall’indipendenza ad oggi.

Il riformatore del Kerala ha dunque operato una chiara di-
stinzione fra sacro e profano, senza tuttavia separarli e senza sa-
crificare la fede alla ragione. Ha solo messo in moto con successo 
un processo di laicizzazione del sacro, che ha permesso di mante-
nere la dimensione religiosa profondamente radicata nel contesto 
sociale, eliminando, tuttavia, aspetti di clericalismo brahmanico e 
ritualismo esasperato.

I contributi di Periyar e di Phule hanno avuto e continuano 
ad avere un loro influsso e una loro importanza significativa, ma 
non sono riusciti a scardinare i processi millenari nei loro Stati 
e nelle rispettive società. Il discorso da loro aperto non è chiuso, 
tutt’altro, anche se, soprattutto nel caso del riformatore del Tamil 



146 Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

Nadu, si è invischiato nelle pastoie di un impegno politico che ha 
portato a compromessi e ha finito per opacizzare gli ideali iniziali.

Resta per altro interessante l’antropologia che sottostà a que-
ste proposte di rinnovamento. Senza dubbio, infatti, esse propon-
gono un interesse per l’uomo forse sconosciuto al mondo delle 
culture vedica e upanishadica, preso, piuttosto, tradizionalmente 
dall’interesse per il Brahman, l’assoluto e la realtà unica e ultima.

In questo senso, non deve essere stata marginale l’influenza 
della cultura occidentale arrivata attraverso il sistema educativo 
britannico ed il lavoro dei missionari. Non meraviglierebbe, in 
questo senso, l’etichetta di cristiano o semi-cristiano con la quale 
le classi brahmaniche etichettavano lo stesso Phule.

Questo aspetto meriterebbe, senza dubbio, un maggior ap-
profondimento perché offrirebbe una chiave di lettura alternativa 
all’influsso della cultura occidentale sulla tradizione brahmanica, 
che viene considerata come una delle cause della ridefinizione 
dell’induismo in quello che tradizionalmente viene indicato come 
il neo-induismo o il rinascimento indù del XIX e della prima metà 
del XX secolo.

Roberto Catalano

Summary

This second part of the study looks at some social and religious 
reformers who influenced the Indian subcontinent in the XIXth 
century and the first decades of the XXth century, bringing specific 
values to well defined and important social contexts: Jotirao Phule, 
also known as Mahatma Jotiba Phule in the state of Maharashtra, 
Periyar in Tamil Nadu and Narayana Guru in Kerala.  

These reformers understood the close connection between de-
velopment and universal access to education, at the service of one 
another in promoting a more inclusive religious environment and a 
more just and open society. The processes were to be long and com-



147Induismo fra arianizzazione, sanskritizzazione e debrahmanizzazione

plex, but this idea was correct and far reaching: an education system 
in which this spirit would eliminate bigotism and ensure freedom 
of access to non Brahmanic religions, with consequent social impli-
cations. The results were varied and not always according to expec-
tations. The phenomenon reached its height with the neo-Buddhist 
movement, founded by the most important figure in this process: 
Bhimrao Ambedkar. The third part of this study will be devoted to 
him and to Navayana Buddhism.


