EDITORIALE Nuova Umanita
XXIV (2002/1) 139, pp. 1-13

TEOLOGIA E TECNOLOGIA *

TeyvoioyovoLv AoLwov
0V Bg0A0y0D0OLV 01 GVOPWTOL

Tecnologizzano per lo pia
non teologizzano gli uomini

Clemente di Alessandria, Stromata, 5, 13

Vorrei avvicinare lo stimolante e oggi incalzante tema del
rapporto tra teologia e tecnologia — un vero £azrés del nostro tem-
po — seguendo 'intenzionalita del progetto nel cui contesto si
svolge 'incontro di oggi: i/ dramma della forma, e cioé la vicenda
e il destino da cui prende origine e in cui si attua ogni fare del-
I'uomo e, in particolare, il suo dar forma a cose “belle”.

Traggo, percio, due suggestioni dal foglio di lavoro predi-
sposto per il seminario.

La prima & di Massimo Dona: il filosofo (e teologo) per sé
avrebbe il compito/la vocazione di prestare “ascolto” a quell’om-
bra, nel separarsi dalla quale (almeno sensibilmente) si origina,
appunto, il dramma della forma; si che solo da un rinnovato e
disarmato ascolto diventa sempre di nuovo possibile che tale
dramma diventi evento della perenne rideterminazione simbolica
della forma stessa.

* Intervento svolto a Venezia, il 29 novembre 2001, in dialogo con E. Se-
verino, nell’ambito del progetto «Il dramma della forma», promosso dall'Istituto
Ttaliano per gli Studi Filosofici e dall’Istituto Universitario di Architettura di Ve-
nezia, Dipartimento di progettazione architettonica, a cura dei proff. R. Rizzi e
M. Dona.



2 Teologia e tecnologia

La seconda viene da Renato Rizzi. Il dramma della forma & il
dolore cosmico nei confronti del mondo per la paura della sua per-
dita, la consapevolezza di una ferita che non potra mai essere col-
mata. Di contro, la forma in quanto tale e se cosi intesa (e dunque
Iestetico, potenza che anticipa il significato), ¢ il movimento origi-
nario dell’affetto verso il mondo, cura per la sua incessante esisten-
za, desiderio, volonta e preoccupazione verso la cosa, che ne evoca
Iintimita, prima che questa entri nel cerchio deperibile dell’usura.

Ascolto dell’ombra e ferita insanabile, da un lato; ridetermi-
nazione simbolica e affetto verso la cosa, dall’altro: in un circolo
virtuoso entro il quale I'inizio e il compimento, la possibilita e il
significato prolettico, pur distinti, anzi precisamente per la loro
distinzione, I'un 'altro intimamente si richiamano.

2.

La filosofia, per un verso, la teologia, per un altro, non pos-
sono non essere chiamate in causa, e decisamente. Che ne ¢ del-
I’ombra, e della ferita? Che ne & del simbolo #ellz cosa, e dell’af-
fetto per la cosa?

In altri termini: si da opposizione irriducibile o continuita di
destino, nella terra d’Occidente, tra teologia e tecnologia? O,
piuttosto, come si suggerisce nel progetto di lavoro, oscillazione
tra due estremi oppositivi entro i quali trova spazio e tensione Ii-
dea stessa, oltre che I'evento, della forma?

Certo ¢ che se la coppia teologia-tecnologia ¢ intesa in uno
dei due primi modi — nel senso, ciog, della loro contraddizione o
della risoluzione di essa — la forma non trova (non pud trovare)
né soffio di vita (da parte della teologia) né fango da plasmare (da
parte della tecnica). Nella contraddizione tra teologia e tecnolo-
gia, infatti, la forma finisce con I’essere schiacciata o, pit ancora,
nichilisticamente estenuata, sino alla sua compiuta evanescenza.

Perché, se tra teologia e tecnologia non si da rapporto se
non di opposizione, né il divino pud pit prender forma nell’'uma-
no e per 'umano; né 'umano pud trarre pitt da alcunché ispira-
zione per dar forma a cio che pur sempre si trova tra le mani.



Teologia e tecnologia 3

Ma anche perché — in una logica risolutiva della contraddi-
zione — se la teologia non ¢ che il presupposto, e la condizione di
possibilita, della tecnologia, la forma non ¢ pit in grado di adem-
piere in alcun modo alla sua vocazione: quella di evocare la ferita
e, insieme e indissolubilmente, di suscitare affetto per la cosa, an-
ticipandone simbolicamente il destino e il significato.

3.

Occorre, dunque, rideterminare, fuori della contraddizione
e della risoluzione di essa, la relazione tra teologia e tecnologia.

E il teologo — ripeto — non puo che sentirsi chiamato in cau-
sa, e rispondere al pressante invito. Anche perché 'accusa che
grava sulla teologia ¢ pesante e, apparentemente, senza possibilita
di appello.

Nel suo ponderoso e per molti versi magistrale Psiche e tech-
ne 1, Umberto Galimberti formula un giudizio tranchant, estre-
mizzando alquanto, mi pare, la ricca teoria di lezioni da cui forgia
il suo policromo ma insieme univoco percorso di pensiero.

«Finché il mondo sara interpretato con categorie giudaico-
cristiane — egli scrive — non sara possibile porre alcun limite alla
tecnica e agli effetti della sua espansione», nonché al mutamento ir-
reversibile che cio ha introdotto nel cammino dell'uomo; «cardine
infatti della tradizione giudaico-cristiana ¢ la volonta di Dio che
vuole la signoria dell’'uomo sul mondo. “Fare verita”, essere fedeli
al dettato di Dio significa allora diritto al dominio. La tecnica, che
offre le condizioni per 'esercizio di questo diritto, si iscrive nell’o-
rizzonte teologico, dove Dio ¢ il fondamento che giustifica la bonta
dell’operare tecnico e la doverosita della sua attuazione» 2.

La teologia, origine e giustificazione della tecnologia: il ra-
gionamento, a partire dalle premesse indiscusse da cui muove,
non fa una grinza.

1 U. Galimberti, Psiche e techne. L'uomo nell’eti della tecnica, Feltrinelli,
Milano 1999.
2 Ibid.. pp. 294-295.



4 Teologia e tecnologia

Ma di guale teologia si tratta? E, anche, di guale tecnologia?
Possiamo davvero ritenere con buona pace che univocamente la
tradizione giudaico-cristiana dica proprio, e solo, questo? Certo,
non sarebbe corretto negare che talora e in qualche sua anche
consistente espressione, essa si sia configurata in questi o analo-
ghi termini; e, di pit, con tutta probabilita, & anche corretto dire
che una tale visione teologica ha potuto imprimere, di fatto e di
diritto, una direzione e offrire insieme una giustificazione a quel
fenomeno della tecnica come costellazione epocale, sul destino
della quale, in forme distinte e distanti, grandi pensatori del no-
stro tempo, da Heidegger a Severino 3, ci hanno richiamati in mo-
do salutare, preveggente e risolutivo.

Ma altra cosa ¢ costringere fatalmente la teologia nel letto di
Procuste di una tale interpretazione del tutto e univocamente ri-
duzionistica.

No, non ¢ possibile! E lo sta a dimostrare, storicamente, il
fatto che ogniqualvolta, nella vicenda del cristianesimo, s’¢ dato
autentico evento teologico — ogni volta, ciog, in cui la teologia cri-
stiana € stata ravvivata dal carisma — la forma s’¢ ridestata a svol-
gere la sua intenzionalita simbolica; e la tecnica stessa, nelle sue
molteplici espressioni, ha rivestito di nuove e concrete forme I’af-
fetto per la cosa e la cura dell’altro.

Cosi, per non dire che un esempio, con Francesco d’Assisi
e il suo carisma: come testimoniano e Giotto e Dante e Bona-
ventura.

4.

Ma la questione & pit radicale: occorre senza veli e senza ti-
mori volgere lo sguardo all’origine. Non c’¢ forse, al di Ia dei fu-
gaci e, alla fine, frustrati e velleitari tentativi d’inversione della
storia cristiana, non c’¢ forse un vizio d’origine, che come tale va
necessariamente rimosso, pena, appunto, 'irreversibilita del pro-

> Penso, a proposito di quest’ultimo, alle intense pagine «La terra e Ies-
senza dell’'uomo, in Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1982.



Teologia e tecnologia 5

cesso per cui, in fin dei conti, non & pitt 'uomo a servirsi della
tecnica, ma la tecnica a servirsi dell’'uomo?

La teologia deve, percio, sempre di nuovo convertirsi all’ini-
zio, alla genesi. Non tanto, o prima di tutto, all’inizio e alla genesi
delle cose, ma all’inizio e alla genesi di sé medesima: perché ¢ solo
nella consapevolezza del suo proprio inizio che essa puo farsi
consapevole, in modo nuovo, anche di quell'inizio che dischiude
le cose che sono.

L’arcana parola greca “teo-logia”, in realta, acquista nella tra-
dizione cristiana un significato suo proprio e peculiare: essa &
Theod-légos, dove il Theodi non &, in prima battuta, genitivo ogget-
tivo — parola/discorso che ha Dio per oggetto — ma, inversamente
e primariamente, genitivo soggettivo — parola/discorso detto da
Dio all’'uomo. Solo in seconda battuta, e in dinamica responsoria-
le, & parola/discorso dell’'uomo a Dio e s di Lui e, 7z Lui, sulle co-
se che sono: quale risposta, appunto, alla di Lui Parola.

La quale, per cio stesso, ¢ parola dischiudente la luce nel cui
orizzonte le cose che sono e le parole che I'uvomo dice su esse,
vengono all’essere.

Non ¢& un caso che nella prima pagina della Genes: vi sia una
sensibile differenza nel modo di descrivere la relazione tra Dio e
il cielo e la terra, da un lato, e tra Dio e la luce, dall’altro.

Nel primo caso, Dio «fece», «creo» il cielo e la terra; nel se-
condo disse: «sia la luce e la luce fu». La luce dischiude lo spazio
entro il quale prendono forma (esistenza, significato, vita) le cose
create.

La rivelazione della luce, dunque, fa si che le cose prendano
forma; cosi come il prender forma delle cose non ¢ che il tessere
in esse la trama della luce.

Né ¢ un caso che le prime righe del prologo di Giovanni —la
genesi cristiana che ritrascrive quella ebraica — descriva il Ldgos
come «la luce vera, che illumina ogni uomo», per mezzo della
quale «il mondo ¢ stato fatto», e che ora viene nel mondo tra i
suoi (cf. Gv 1, 3.9).

Il Logos, che & phds, diventa sdrx, carne. La luce stessa pren-
de forma nella carne e offre la ddxa, gloria, dell'Invisibile alla
contemplazione degli uomini.



6 Teologia e tecnologia

5.

Dischiuso 'orizzonte originario della teologia, serriamo pitt
da presso la questione che ci occupa.

La radicale chiamata in causa della teologia nella determina-
zione del rapporto tra essa e la tecnologia — in senso storico-fat-
tuale e insieme originario-possibile — impone infatti di rileggere il
racconto fondatore, cui prima ho fatto riferimento, ma alla luce
dell’evento del Légos-sdrx. L'uno, infatti, sta dentro 'altro e ad es-
so rimanda, essendone decisivamente rischiarato.

L’impresa ¢ ardua, a motivo della stratificazione di pre-com-
prensioni messe in gioco nell’accostamento al testo.

Cogliendo il suggerimento offerto dal progetto di lavoro, mi
limito a schizzare appena alcuni temi che balzano evidenti dalla
struttura e dal ritmo del racconto, e che paiono pertinenti al per-
COrS0.

Li raccolgo in una serie di coppie, cinque, di genere e quali-
ta differenti: separazione e alteritd; dominare e smettere di fare;
alienazione e reciprocitd; cosmicita dello spazio e storicita del
tempo; Logos e sdrx.

6.

Innanzi tutto, ¢ importante notare che il fare di Dio, il
creare, & strettamente collegato al separare. Cosi nei quattro primi
giorni della creazione del cosiddetto racconto sacerdotale (cap. 1
della Genes:).

I due verbi vanno intesi insieme: perché solo dal loro rap-
porto emerge I'originalita della visione biblica.

Il fare di Dio non & un semplice separare: se cosi fosse, vi sa-
rebbe un che di preesistente, materia prima (caos, chdra, préte
hyle) cui Egli da ordine e forma.

No: il fare di Dio ¢ dischiudere nella luce, far sorgere nella e
dalla luce (il suo Ldgos) e, per cio stesso, distinguere: la luce dalle
tenebre (primo giorno); le acque sopra il firmamento da quelle
sotto (secondo giorno); la terra dalle acque del mare (terzo gior-



Teologia e tecnologia 7

no); il giorno dalla notte (quarto giorno)... di qui, poi, il bruli-
chio degli esseri viventi (quinto giorno e prima parte del sesto
giorno).

La creazione come separazione & posizione della diversita, &
dono d’identita nella relazione con il tutto (il sopra e il sotto) e
con il suo ritmo (il giorno e la notte).

Ma occorre giungere al sesto giorno perché la separazione,
in cui si concreta il creare, manifesti I'ultimo suo volto, quello
dell’'uomo: «facciamo 'uomo a nostra immagine, a nostra somi-
glianza (...) Dio cred 'uomo a sua immagine; a immagine di Dio
lo cred; maschio e femmina lo cred» (cf. Gn 1, 26-27).

Qui la separazione s’istituisce definitivamente come alterita:
tra Dio e 'uomo e, nell'uomo, tra il maschio e la femmina.

Se gia la separazione, nella sua intrinseca intenzionalita, non
¢ contraddizione ma neppure confusione, bensi dono d’identita
che si gioca nella relazione al tutto; tanto pil, e in piena chiarita,
cio diventa alterita: tra Dio e 'uomo, tra il maschio e la femmi-
na.

Lalterita ¢ per I'unita dei distinti, e per la relazione delle li-
berta.

7.

Ma ecco subito la seconda coppia che, come tale, non ¢ leg-
gibile fuori dello spazio di luce dischiuso dalla prima:
dominare/smettere di fare.

Si, ¢ vero, la tradizione teologica e culturale occidentale
(questa pit di quella, invero) ha posto assolutisticamente 1’accen-
to sul primo comando che Dio da all’'uomo: «e domini sui pesci
del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutte le bestie
selvatiche e su tutti i rettili che strisciano sulla terra» (G# 1, 26).

Ma a parte il fatto che gia la traduzione «dominare» non ren-
de I'originale ebraico — sarebbe meglio dire «sia il luogotenente, il
vicario e il sacerdote del Dio altissimo» tra tutte le creature, sia
anzi il «pontefice» tra loro e Dio; a parte questo, non bisogna di-
menticare il secondo, altrettanto e per certi versi ancor pit decisi-



8 Teologia e tecnologia

vo comando che Dio non da direttamente all'uomo, ma a tutto
ciod che ¢ stato da Lui creato, il settimo giorno.

Dio fa, separa e crea solo sei giorni: il settimo, invece, smette
di fare. ’agiografo gioca sull’assonanza tra la radice shbt, smette-
re dal fare, e il sostantivo shabat, il giorno di sabato.

Dio smette di fare. Il suo creare, che ¢ separare, dare identita
all’altro, culmina nel suo smettere di fare: ¢ questo «smettere»
che dischiude la logica interiore e il fine del suo fare.

Non fa per fare, né per possedere il fatto, né per possedersi
tramite cio che ha fatto: ma per contemplare, nello stupore, cio e
chi ha fatto; e perché cio che ha fatto (il cielo e la terra e le cose
tutte), tramite colui che insieme ad esso Dio ha fatto, I'uomo, a
sua volta contempli, stupito e grato.

Tanto che nella narrazione genesiaca, a differenza della legi-
slazione mosaica, il sabato non ¢& legge, ma benedizione: «Dio be-
nedisse il settimo giorno e lo consacrd, perché in esso aveva cessa-
to da ogni lavoro che Egli, creando, aveva fatto» (G# 2, 3).

Cio che rende simile 'uvomo a Dio, non & solo il continuare
I'opera di creazione, prendendosi cura del giardino posto tra le
sue mani; ma, pill ancora, e decisivamente, il suo imitare/conti-
nuare Dio nel suo smettere di fare, nel suo fare shabat.

Linterruzione permette la contemplazione, e la contemplazio-
ne, che ¢ azione di grazia (Eucaristia), diventa spazio dell’evento
della forma che & bellezza.

Senza shabat, la teologia — sarebbe meglio dire la “teogonia” —
diventa, irrimediabilmente, cosmogonia e dunque tecnologia.

Tanto onnivora, la tecnologia derivante dalla teogonia, da di-
vorare lo shabat che & benedizione, trasformandolo in comando
alienante — come icasticamente dovra costatare Gesti: «in princi-
pio non fu cosi», «non I'uomo ¢ stato fatto per il sabato, ma il sa-
bato per 'uvomo» (Mc 2, 27).

8.

Terza coppia: alienazione e reciprocita.
Collocato entro lo spazio dischiuso dalla luce, e cioé nella



Teologia e tecnologia 9

separazione e nell’alterita benedetta dallo shabat, il fare dell’'uo-
mo, ogni suo fare, pud ormai descrivere il suo dramma.

Lo narra il secondo racconto della creazione, quello attri-
buito alla tradizione jahwista. In esso (capitoli secondo e terzo del
libro della Genes:) si dice due volte del fare umano, riassunto nel-
la cifra sua sintetica: il prendersi cura e il coltivare il giardino in
cui 'uomo ¢ originariamente posto.

La prima volta si delineano I'intenzione di Dio e la posizio-
ne dell'uomo: «il Signore Dio prese I'uomo e lo pose nel giardino
di Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse» (2, 15).

L'uomo ¢ custode, e in cio, certo, partecipa della signoria di
Dio in quanto prende su di sé la responsabilita del giardino in cui
¢ posto, col compito di prolungare e far fruttificare I'evento della
creazione.

Coi due verbi «custodire» e «coltivare», il racconto jahwista,
meglio ancora di quello sacerdotale, riesce a esprimere I'intenzio-
nalita del fare divino che, gratuitamente, suscita e si prolunga nel
fare umano.

Custodia e culto/cultura danno il senso originario dell’opera
dell’'uomo che ¢, al contempo, pienamente religiosa (voluta da
Dio e da Lui benedetta) e umanizzante.

Ma ecco, presto, il secondo passo in cui si parla del fare
umano.

Ci troviamo, ormai, dopo la rottura del peccato: «il Signore
Dio scaccio 'uomo dal giardino di Eden, perché /avorasse il suolo
da doye era stato tratto» (cf. Gu 3, 23).

E qui che compare il termine «lavoro», associato a una con-
danna — che, a dire il vero, & anche foriera di redenzione.

La benedizione della custodia e della cultura resta, non &
cancellata: ma & ormai attraversata dalla sofferenza, dal rischio,
dalla memoria della ferita originaria. E, per questo, sottoposta di
continuo alla tentazione e all’ambiguita dell’alienazione.

In un duplice verso: in quello dell’'uomo verso le cose e gli
altri esseri; e in quello delle cose e degli altri esseri nei confronti
dell'uomo.

Duplice e speculare asservimento: 1a dove 'uomo si serve
soltanto, dominandolo a suo uso e consumo, di cid che & custodi-



10 Teologia e tecnologia

to nel giardino in cui egli ¢ stato posto, finisce col farsene un ido-
lo, riducendo sé a schiavo del suo schiavo.

1l libero gioco della gratuita e della gratitudine, lo scambio
simbolico, ¢ inceppato.

L’alienazione ¢ disconoscimento, ovvero negazione della se-
parazione e dell’interruzione (lo shabat), e in definitiva dell’alteri-
ta: tra Dio e 'uomo, tra 'uomo e I'uomo, tra 'uomo e gli altri esi-
stenti.

Ma ancora, paradossalmente, 1’alienazione rivela, al negati-
vo, la vocazione e il destino dell’alterita: la reciprocita.

La teologia — il dire il rapporto di Dio con 'uomo e dell'uo-
mo con Dio — si riduce a mera tecnologia — il rapporto alienato tra
I'uomo e le cose, le cose e 'uomo —, perché il rapporto ha cambiato
di qualita: ¢ inteso, nel primo caso e, di conseguenza anche nel se-
condo, come dominio e, dunque, ¢ votato all’alienazione.

La liberazione dal circolo vizioso della reciproca alienazione
¢ la reciprocita: non solo quella restituita nei confronti dell’Origi-
ne — come riceversi e rivolgersi, accogliersi e riconsegnarsi —; ma
anche, e infine, quella restituita nei confronti dell’altro.

Solo nello spazio di luce della relazione di reciprocita, nella
sua duplice e inscindibile dimensione (verso I’Altro e verso gli al-
tri), il giardino puo di nuovo essere custodito e coltivato, e dal
suo humus rigoglioso e fecondo e inesauribile puo germinare di
nuovo, immacolato, il miracolo della forma.

9.

Lo spazio e il tempo, il cosmo e la storia: quarta coppia.

E superficiale, benché ormai di maniera, la contrapposizio-
ne che si conviene di porre tra una concezione cosmico-ciclica
greca e una storico-progressiva o escatologica giudaico-cristiana.

I due assi della posizione dell'uomo nella creazione — lo spazio
e il tempo — per la Bibbia si incrociano e si misurano 'un altro.

Lo sottolinea un particolare non insignificante del settenario
della creazione. Nel quarto giorno, a mezza strada tra i primi tre
giorni (quelli della separazione) e gli ultimi tre (quelli della crea-



Teologia e tecnologia 11

zione degli esseri viventi, dell'uomo e della donna, e dello shabat),
si dice che Dio fece le due luci maggiori, il sole e la luna, insieme
alle stelle, e le dono ponendole sul firmamento «per illuminare la
terra e per regolare giorno e notte» (1, 17).

Nel linguaggio simbolico del racconto ¢ evidente che s’in-
tende attribuire una funzione peculiare agli astri. Essi non sono
posti sotto il dominio degli uomini, come le altre creature; d’altra
parte, rispetto alle pitt 0 meno contemporanee mitologie cosmo-
goniche, sono sdivinizzati: essendo anch’essi, come tutto il resto,
creature di Dio.

Eppure hanno una funzione peculiare: sono post: e donati.
Grazie ad essi, infatti, si pud cominciare a scandire il tempo: non
solo il giorno e la notte, come sin dal primo giorno, e cio¢ il tem-
po cosmico nella sua ciclicita, ma anche i mesi, gli anni, le feste...
Gli astri hanno la funzione di far si che il tempo cosmico s’intrec-
ci col tempo storico: che &, insieme, umano e liturgico.

Cosmo e storia s’intersecano, dunque, non si contrappongo-
no. La regolarita ciclica del tempo cosmico, senza essere tradita o
stravolta, € a sua volta assunta nel ritmo dell’evento storico, in cui
accade la relazione tra Dio e gli uomini e degli uomini tra loro e
le cose create, in Dio.

Anzi, come spesso avviene per Israele, la ricorrenza dei cicli
annuali si carica del simbolismo degli eventi salvifici: basti pensa-
re alla festa per eccellenza, quella di primavera, che diventa festa
di Pasqua, il passaggio, la liberazione.

L’intreccio tra tempo cosmico e tempo storico evita e vieta la
riduzione della teologia e dell’antropologia a tecnologia. Invita,
piuttosto, alla trasfigurazione simbolica del cosmico nella forma
liturgica, e della cultura in culto: e cioé in sacrificio e offerta, in
ringraziamento e lode, in poesia, pittura, musica, bellezza.

10.

L'ultima coppia del percorso la desumo non piti dalle pagine
della Genesi, ma da quella, gia citata, del prologo di Giovanni. E
la coppia Ldgos-sdrx.



12 Teologia e tecnologia

Deus cum limo, secondo san Bonaventura.

11 racconto della Genes: aveva detto: «Dio plasmo 'uvomo con
polvere del suolo e soffio nelle sue narici un alito di vita» (2, 7).

Dio da forma all'uomo, distinguendolo da sé e donandogli
in proprio la vita.

Ora, in Cristo, Dio assume la forma dell’'uomo: «Cristo Ge-
st — scrive Paolo ai Filippesi — pur esistendo in forza di Dio, non
considero un tesoro geloso la sua uguaglianza con Dio, ma spo-
glio se stesso, assumendo la formza di servo» (2, 6).

Deus cum limo.

Sono i due estremi, nella loro nudita: Dio e il fango.

I tempi sono maturi. E il kazrds.

Dio puo rivelarsi nel fango, e il fango puo trasparire Dio.

Non c’¢ dominio: né di Dio sul creato; né dell'uomo sul
giardino in cui & posto; né della tecnica sull'uomo che ha voluto
prendere il posto di Dio.

«Inconfuse, immutabiliter, indivise, inseparabiliter».

Il principio resta lo stesso, quello dell’origine: alterita e reci-
procita. Ma & portato al massimo della sua intima tensione.

Non I'uno diventa I’altro: ma ciascuno é sé, dimorando nel-
Ialtro.

Pericoresi: mutua inabitazione dei distinti che, come distinti,
sono uno; uno perché distinti.

L'uno né si scinde frazionandosi, né si compone degli origi-
nariamenti separati.

Luno ¢ in sé distinto. I distinti sono I'uno: «lo e il Padre sia-
mo uno» (cf. Gy 10, 30).

E proprio per questo la forma ritrova spazio e soffio di vita:
¢ 'uno presso i distinti, i distinti dimora dell’uno.

Senza separazione e senza confusione.

Simbolicamente: prolessi del destino finale.

11 Logos-sdrx rivela il destino della forma.

Esso ¢, ultimamente, 'Eucaristia: il Légos fatto sdrx che, co-
me sdrx, si concede nella nudita del pane.

Il pane eucaristico ¢, per cosi dire, forma della forma: il suo
destino.



Teologia e tecnologia 13

La forma artistica — scrive Luigi Pareyson — «¢ tutta presen-
te nella sua realta fisica, ché la sua stessa esistenza ¢ il suo signifi-
cato, il suo essere & un darsi, la sua esistenza ¢ manifestazione» 4.

L’Eucaristia & forma, perché ¢ Dio «sotto una cosa, una cosa
fatta Dio», che da Dio dando se stessa — cosi Chiara Lubich.

Ma proprio per questo, nella sua spoglia nudita — incontro
della nudita del Légos e della nudita della sérx — & senza forma:
spazio e grembo di cui ogni forma puo nutrirsi e da cui ogni for-
ma puo farsi evento.

Anticipando I'avvento del destino finale.

P1ero CobaA

4 L. Pareyson, Estetica. Teoria della formativitd, Sansoni, Firenze 1974, 32
ed. riveduta, pp. 281-282.



