
EDITORIALE Nuova Umanità
XXIV (2002/1) 139, pp. 1-13

TEOLOGIA E TECNOLOGIA *

Tecnologoùoin loipo;n
ouJ qeologoùoin oiJ a[vnqrwpoi

Tecnologizzano per lo più
non teologizzano gli uomini

Clemente di Alessandria, Stromata, 5, 13

1.

Vorrei avvicinare lo stimolante e oggi incalzante tema del
rapporto tra teologia e tecnologia – un vero kairós del nostro tem-
po – seguendo l’intenzionalità del progetto nel cui contesto si
svolge l’incontro di oggi: il dramma della forma, e cioè la vicenda
e il destino da cui prende origine e in cui si attua ogni fare del-
l’uomo e, in particolare, il suo dar forma a cose “belle”.

Traggo, perciò, due suggestioni dal foglio di lavoro predi-
sposto per il seminario.

La prima è di Massimo Donà: il filosofo (e teologo) per sé
avrebbe il compito/la vocazione di prestare “ascolto” a quell’om-
bra, nel separarsi dalla quale (almeno sensibilmente) si origina,
appunto, il dramma della forma; sì che solo da un rinnovato e
disarmato ascolto diventa sempre di nuovo possibile che tale
dramma diventi evento della perenne rideterminazione simbolica
della forma stessa.

* Intervento svolto a Venezia, il 29 novembre 2001, in dialogo con E. Se-
verino, nell’ambito del progetto «Il dramma della forma», promosso dall’Istituto
Italiano per gli Studi Filosofici e dall’Istituto Universitario di Architettura di Ve-
nezia, Dipartimento di progettazione architettonica, a cura dei proff. R. Rizzi e
M. Donà.



La seconda viene da Renato Rizzi. Il dramma della forma è il
dolore cosmico nei confronti del mondo per la paura della sua per-
dita, la consapevolezza di una ferita che non potrà mai essere col-
mata. Di contro, la forma in quanto tale e se così intesa (e dunque
l’estetico, potenza che anticipa il significato), è il movimento origi-
nario dell’affetto verso il mondo, cura per la sua incessante esisten-
za, desiderio, volontà e preoccupazione verso la cosa, che ne evoca
l’intimità, prima che questa entri nel cerchio deperibile dell’usura.

Ascolto dell’ombra e ferita insanabile, da un lato; ridetermi-
nazione simbolica e affetto verso la cosa, dall’altro: in un circolo
virtuoso entro il quale l’inizio e il compimento, la possibilità e il
significato prolettico, pur distinti, anzi precisamente per la loro
distinzione, l’un l’altro intimamente si richiamano.

2.

La filosofia, per un verso, la teologia, per un altro, non pos-
sono non essere chiamate in causa, e decisamente. Che ne è del-
l’ombra, e della ferita? Che ne è del simbolo nella cosa, e dell’af-
fetto per la cosa?

In altri termini: si dà opposizione irriducibile o continuità di
destino, nella terra d’Occidente, tra teologia e tecnologia? O,
piuttosto, come si suggerisce nel progetto di lavoro, oscillazione
tra due estremi oppositivi entro i quali trova spazio e tensione l’i-
dea stessa, oltre che l’evento, della forma?

Certo è che se la coppia teologia-tecnologia è intesa in uno
dei due primi modi – nel senso, cioè, della loro contraddizione o
della risoluzione di essa – la forma non trova (non può trovare)
né soffio di vita (da parte della teologia) né fango da plasmare (da
parte della tecnica). Nella contraddizione tra teologia e tecnolo-
gia, infatti, la forma finisce con l’essere schiacciata o, più ancora,
nichilisticamente estenuata, sino alla sua compiuta evanescenza.

Perché, se tra teologia e tecnologia non si dà rapporto se
non di opposizione, né il divino può più prender forma nell’uma-
no e per l’umano; né l’umano può trarre più da alcunché ispira-
zione per dar forma a ciò che pur sempre si trova tra le mani.

Teologia e tecnologia2



Ma anche perché – in una logica risolutiva della contraddi-
zione – se la teologia non è che il presupposto, e la condizione di
possibilità, della tecnologia, la forma non è più in grado di adem-
piere in alcun modo alla sua vocazione: quella di evocare la ferita
e, insieme e indissolubilmente, di suscitare affetto per la cosa, an-
ticipandone simbolicamente il destino e il significato.

3.

Occorre, dunque, rideterminare, fuori della contraddizione
e della risoluzione di essa, la relazione tra teologia e tecnologia.

E il teologo – ripeto – non può che sentirsi chiamato in cau-
sa, e rispondere al pressante invito. Anche perché l’accusa che
grava sulla teologia è pesante e, apparentemente, senza possibilità
di appello.

Nel suo ponderoso e per molti versi magistrale Psiche e tech-
ne 1, Umberto Galimberti formula un giudizio tranchant, estre-
mizzando alquanto, mi pare, la ricca teoria di lezioni da cui forgia
il suo policromo ma insieme univoco percorso di pensiero.

«Finché il mondo sarà interpretato con categorie giudaico-
cristiane – egli scrive – non sarà possibile porre alcun limite alla
tecnica e agli effetti della sua espansione», nonché al mutamento ir-
reversibile che ciò ha introdotto nel cammino dell’uomo; «cardine
infatti della tradizione giudaico-cristiana è la volontà di Dio che
vuole la signoria dell’uomo sul mondo. “Fare verità”, essere fedeli
al dettato di Dio significa allora diritto al dominio. La tecnica, che
offre le condizioni per l’esercizio di questo diritto, si iscrive nell’o-
rizzonte teologico, dove Dio è il fondamento che giustifica la bontà
dell’operare tecnico e la doverosità della sua attuazione» 2.

La teologia, origine e giustificazione della tecnologia: il ra-
gionamento, a partire dalle premesse indiscusse da cui muove,
non fa una grinza.

1 U. Galimberti, Psiche e techne. L’uomo nell’età della tecnica, Feltrinelli,
Milano 1999.

2 Ibid., pp. 294-295.

Teologia e tecnologia 3



Ma di quale teologia si tratta? E, anche, di quale tecnologia?
Possiamo davvero ritenere con buona pace che univocamente la
tradizione giudaico-cristiana dica proprio, e solo, questo? Certo,
non sarebbe corretto negare che talora e in qualche sua anche
consistente espressione, essa si sia configurata in questi o analo-
ghi termini; e, di più, con tutta probabilità, è anche corretto dire
che una tale visione teologica ha potuto imprimere, di fatto e di
diritto, una direzione e offrire insieme una giustificazione a quel
fenomeno della tecnica come costellazione epocale, sul destino
della quale, in forme distinte e distanti, grandi pensatori del no-
stro tempo, da Heidegger a Severino 3, ci hanno richiamati in mo-
do salutare, preveggente e risolutivo.

Ma altra cosa è costringere fatalmente la teologia nel letto di
Procuste di una tale interpretazione del tutto e univocamente ri-
duzionistica.

No, non è possibile! E lo sta a dimostrare, storicamente, il
fatto che ogniqualvolta, nella vicenda del cristianesimo, s’è dato
autentico evento teologico – ogni volta, cioè, in cui la teologia cri-
stiana è stata ravvivata dal carisma – la forma s’è ridestata a svol-
gere la sua intenzionalità simbolica; e la tecnica stessa, nelle sue
molteplici espressioni, ha rivestito di nuove e concrete forme l’af-
fetto per la cosa e la cura dell’altro.

Così, per non dire che un esempio, con Francesco d’Assisi
e il suo carisma: come testimoniano e Giotto e Dante e Bona-
ventura.

4.

Ma la questione è più radicale: occorre senza veli e senza ti-
mori volgere lo sguardo all’origine. Non c’è forse, al di là dei fu-
gaci e, alla fine, frustrati e velleitari tentativi d’inversione della
storia cristiana, non c’è forse un vizio d’origine, che come tale va
necessariamente rimosso, pena, appunto, l’irreversibilità del pro-

3 Penso, a proposito di quest’ultimo, alle intense pagine «La terra e l’es-
senza dell’uomo», in Essenza  del nichilismo, Adelphi, Milano 1982.

Teologia e tecnologia4



cesso per cui, in fin dei conti, non è più l’uomo a servirsi della
tecnica, ma la tecnica a servirsi dell’uomo?

La teologia deve, perciò, sempre di nuovo convertirsi all’ini-
zio, alla genesi. Non tanto, o prima di tutto, all’inizio e alla genesi
delle cose, ma all’inizio e alla genesi di sé medesima: perché è solo
nella consapevolezza del suo proprio inizio che essa può farsi
consapevole, in modo nuovo, anche di quell’inizio che dischiude
le cose che sono.

L’arcana parola greca “teo-logia”, in realtà, acquista nella tra-
dizione cristiana un significato suo proprio e peculiare: essa è
Theoû-lógos, dove il Theoû non è, in prima battuta, genitivo ogget-
tivo – parola/discorso che ha Dio per oggetto – ma, inversamente
e primariamente, genitivo soggettivo – parola/discorso detto da
Dio all’uomo. Solo in seconda battuta, e in dinamica responsoria-
le, è parola/discorso dell’uomo a Dio e su di Lui e, in Lui, sulle co-
se che sono: quale risposta, appunto, alla di Lui Parola.

La quale, per ciò stesso, è parola dischiudente la luce nel cui
orizzonte le cose che sono e le parole che l’uomo dice su esse,
vengono all’essere.

Non è un caso che nella prima pagina della Genesi vi sia una
sensibile differenza nel modo di descrivere la relazione tra Dio e
il cielo e la terra, da un lato, e tra Dio e la luce, dall’altro.

Nel primo caso, Dio «fece», «creò» il cielo e la terra; nel se-
condo disse: «sia la luce e la luce fu». La luce dischiude lo spazio
entro il quale prendono forma (esistenza, significato, vita) le cose
create.

La rivelazione della luce, dunque, fa sì che le cose prendano
forma; così come il prender forma delle cose non è che il tessere
in esse la trama della luce.

Né è un caso che le prime righe del prologo di Giovanni – la
genesi cristiana che ritrascrive quella ebraica – descriva il Lógos
come «la luce vera, che illumina ogni uomo», per mezzo della
quale «il mondo è stato fatto», e che ora viene nel mondo tra i
suoi (cf. Gv 1, 3.9).

Il Lógos, che è phôs, diventa sárx, carne. La luce stessa pren-
de forma nella carne e offre la dóxa, gloria, dell’Invisibile alla
contemplazione degli uomini.

Teologia e tecnologia 5



5.

Dischiuso l’orizzonte originario della teologia, serriamo più
da presso la questione che ci occupa.

La radicale chiamata in causa della teologia nella determina-
zione del rapporto tra essa e la tecnologia – in senso storico-fat-
tuale e insieme originario-possibile – impone infatti di rileggere il
racconto fondatore, cui prima ho fatto riferimento, ma alla luce
dell’evento del Lógos-sárx. L’uno, infatti, sta dentro l’altro e ad es-
so rimanda, essendone decisivamente rischiarato.

L’impresa è ardua, a motivo della stratificazione di pre-com-
prensioni messe in gioco nell’accostamento al testo.

Cogliendo il suggerimento offerto dal progetto di lavoro, mi
limito a schizzare appena alcuni temi che balzano evidenti dalla
struttura e dal ritmo del racconto, e che paiono pertinenti al per-
corso.

Li raccolgo in una serie di coppie, cinque, di genere e quali-
tà differenti: separazione e alterità; dominare e smettere di fare;
alienazione e reciprocità; cosmicità dello spazio e storicità del
tempo; Lógos e sárx.

6.

Innanzi tutto, è importante notare che il fare di Dio, il
creare, è strettamente collegato al separare. Così nei quattro primi
giorni della creazione del cosiddetto racconto sacerdotale (cap. 1
della Genesi).

I due verbi vanno intesi insieme: perché solo dal loro rap-
porto emerge l’originalità della visione biblica.

Il fare di Dio non è un semplice separare: se così fosse, vi sa-
rebbe un che di preesistente, materia prima (caos, chóra, próte
hyle) cui Egli dà ordine e forma.

No: il fare di Dio è dischiudere nella luce, far sorgere nella e
dalla luce (il suo Lógos) e, per ciò stesso, distinguere: la luce dalle
tenebre (primo giorno); le acque sopra il firmamento da quelle
sotto (secondo giorno); la terra dalle acque del mare (terzo gior-

Teologia e tecnologia6



no); il giorno dalla notte (quarto giorno)… di qui, poi, il bruli-
chio degli esseri viventi (quinto giorno e prima parte del sesto
giorno).

La creazione come separazione è posizione della diversità, è
dono d’identità nella relazione con il tutto (il sopra e il sotto) e
con il suo ritmo (il giorno e la notte).

Ma occorre giungere al sesto giorno perché la separazione,
in cui si concreta il creare, manifesti l’ultimo suo volto, quello
dell’uomo: «facciamo l’uomo a nostra immagine, a nostra somi-
glianza (…) Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio
lo creò; maschio e femmina lo creò» (cf. Gn 1, 26-27).

Qui la separazione s’istituisce definitivamente come alterità:
tra Dio e l’uomo e, nell’uomo, tra il maschio e la femmina.

Se già la separazione, nella sua intrinseca intenzionalità, non
è contraddizione ma neppure confusione, bensì dono d’identità
che si gioca nella relazione al tutto; tanto più, e in piena chiarità,
ciò diventa l’alterità: tra Dio e l’uomo, tra il maschio e la femmi-
na.

L’alterità è per l’unità dei distinti, e per la relazione delle li-
bertà.

7.

Ma ecco subito la seconda coppia che, come tale, non è leg-
gibile fuori dello spazio di luce dischiuso dalla prima:
dominare/smettere di fare.

Sì, è vero, la tradizione teologica e culturale occidentale
(questa più di quella, invero) ha posto assolutisticamente l’accen-
to sul primo comando che Dio dà all’uomo: «e domini sui pesci
del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutte le bestie
selvatiche e su tutti i rettili che strisciano sulla terra» (Gn 1, 26).

Ma a parte il fatto che già la traduzione «dominare» non ren-
de l’originale ebraico – sarebbe meglio dire «sia il luogotenente, il
vicario e il sacerdote del Dio altissimo» tra tutte le creature, sia
anzi il «pontefice» tra loro e Dio; a parte questo, non bisogna di-
menticare il secondo, altrettanto e per certi versi ancor più decisi-

Teologia e tecnologia 7



vo comando che Dio non dà direttamente all’uomo, ma a tutto
ciò che è stato da Lui creato, il settimo giorno.

Dio fa, separa e crea solo sei giorni: il settimo, invece, smette
di fare. L’agiografo gioca sull’assonanza tra la radice shbt, smette-
re dal fare, e il sostantivo shabat, il giorno di sabato.

Dio smette di fare. Il suo creare, che è separare, dare identità
all’altro, culmina nel suo smettere di fare: è questo «smettere»
che dischiude la logica interiore e il fine del suo fare.

Non fa per fare, né per possedere il fatto, né per possedersi
tramite ciò che ha fatto: ma per contemplare, nello stupore, ciò e
chi ha fatto; e perché ciò che ha fatto (il cielo e la terra e le cose
tutte), tramite colui che insieme ad esso Dio ha fatto, l’uomo, a
sua volta contempli, stupito e grato.

Tanto che nella narrazione genesiaca, a differenza della legi-
slazione mosaica, il sabato non è legge, ma benedizione: «Dio be-
nedisse il settimo giorno e lo consacrò, perché in esso aveva cessa-
to da ogni lavoro che Egli, creando, aveva fatto» (Gn 2, 3).

Ciò che rende simile l’uomo a Dio, non è solo il continuare
l’opera di creazione, prendendosi cura del giardino posto tra le
sue mani; ma, più ancora, e decisivamente, il suo imitare/conti-
nuare Dio nel suo smettere di fare, nel suo fare shabat.

L’interruzione permette la contemplazione, e la contemplazio-
ne, che è azione di grazia (Eucaristia), diventa spazio dell’evento
della forma che è bellezza.

Senza shabat, la teologia – sarebbe meglio dire la “teogonia” –
diventa, irrimediabilmente, cosmogonia e dunque tecnologia.

Tanto onnivora, la tecnologia derivante dalla teogonia, da di-
vorare lo shabat che è benedizione, trasformandolo in comando
alienante – come icasticamente dovrà costatare Gesù: «in princi-
pio non fu così», «non l’uomo è stato fatto per il sabato, ma il sa-
bato per l’uomo» (Mc 2, 27).

8.

Terza coppia: alienazione e reciprocità.
Collocato entro lo spazio dischiuso dalla luce, e cioè nella

Teologia e tecnologia8



separazione e nell’alterità benedetta dallo shabat, il fare dell’uo-
mo, ogni suo fare, può ormai descrivere il suo dramma.

Lo narra il secondo racconto della creazione, quello attri-
buito alla tradizione jahwista. In esso (capitoli secondo e terzo del
libro della Genesi) si dice due volte del fare umano, riassunto nel-
la cifra sua sintetica: il prendersi cura e il coltivare il giardino in
cui l’uomo è originariamente posto.

La prima volta si delineano l’intenzione di Dio e la posizio-
ne dell’uomo: «il Signore Dio prese l’uomo e lo pose nel giardino
di Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse» (2, 15).

L’uomo è custode, e in ciò, certo, partecipa della signoria di
Dio in quanto prende su di sé la responsabilità del giardino in cui
è posto, col compito di prolungare e far fruttificare l’evento della
creazione.

Coi due verbi «custodire» e «coltivare», il racconto jahwista,
meglio ancora di quello sacerdotale, riesce a esprimere l’intenzio-
nalità del fare divino che, gratuitamente, suscita e si prolunga nel
fare umano.

Custodia e culto/cultura danno il senso originario dell’opera
dell’uomo che è, al contempo, pienamente religiosa (voluta da
Dio e da Lui benedetta) e umanizzante.

Ma ecco, presto, il secondo passo in cui si parla del fare
umano.

Ci troviamo, ormai, dopo la rottura del peccato: «il Signore
Dio scacciò l’uomo dal giardino di Eden, perché lavorasse il suolo
da dove era stato tratto» (cf. Gn 3, 23).

È qui che compare il termine «lavoro», associato a una con-
danna – che, a dire il vero, è anche foriera di redenzione.

La benedizione della custodia e della cultura resta, non è
cancellata: ma è ormai attraversata dalla sofferenza, dal rischio,
dalla memoria della ferita originaria. E, per questo, sottoposta di
continuo alla tentazione e all’ambiguità dell’alienazione.

In un duplice verso: in quello dell’uomo verso le cose e gli
altri esseri; e in quello delle cose e degli altri esseri nei confronti
dell’uomo.

Duplice e speculare asservimento: là dove l’uomo si serve
soltanto, dominandolo a suo uso e consumo, di ciò che è custodi-

Teologia e tecnologia 9



to nel giardino in cui egli è stato posto, finisce col farsene un ido-
lo, riducendo sé a schiavo del suo schiavo.

Il libero gioco della gratuità e della gratitudine, lo scambio
simbolico, è inceppato.

L’alienazione è disconoscimento, ovvero negazione della se-
parazione e dell’interruzione (lo shabat), e in definitiva dell’alteri-
tà: tra Dio e l’uomo, tra l’uomo e l’uomo, tra l’uomo e gli altri esi-
stenti.

Ma ancora, paradossalmente, l’alienazione rivela, al negati-
vo, la vocazione e il destino dell’alterità: la reciprocità.

La teologia – il dire il rapporto di Dio con l’uomo e dell’uo-
mo con Dio – si riduce a mera tecnologia – il rapporto alienato tra
l’uomo e le cose, le cose e l’uomo –, perché il rapporto ha cambiato
di qualità: è inteso, nel primo caso e, di conseguenza anche nel se-
condo, come dominio e, dunque, è votato all’alienazione.

La liberazione dal circolo vizioso della reciproca alienazione
è la reciprocità: non solo quella restituita nei confronti dell’Origi-
ne – come riceversi e rivolgersi, accogliersi e riconsegnarsi –; ma
anche, e infine, quella restituita nei confronti dell’altro.

Solo nello spazio di luce della relazione di reciprocità, nella
sua duplice e inscindibile dimensione (verso l’Altro e verso gli al-
tri), il giardino può di nuovo essere custodito e coltivato, e dal
suo humus rigoglioso e fecondo e inesauribile può germinare di
nuovo, immacolato, il miracolo della forma.

9.

Lo spazio e il tempo, il cosmo e la storia: quarta coppia.
È superficiale, benché ormai di maniera, la contrapposizio-

ne che si conviene di porre tra una concezione cosmico-ciclica
greca e una storico-progressiva o escatologica giudaico-cristiana.

I due assi della posizione dell’uomo nella creazione – lo spazio
e il tempo – per la Bibbia si incrociano e si misurano l’un l’altro.

Lo sottolinea un particolare non insignificante del settenario
della creazione. Nel quarto giorno, a mezza strada tra i primi tre
giorni (quelli della separazione) e gli ultimi tre (quelli della crea-

Teologia e tecnologia10



zione degli esseri viventi, dell’uomo e della donna, e dello shabat),
si dice che Dio fece le due luci maggiori, il sole e la luna, insieme
alle stelle, e le donò ponendole sul firmamento «per illuminare la
terra e per regolare giorno e notte» (1, 17).

Nel linguaggio simbolico del racconto è evidente che s’in-
tende attribuire una funzione peculiare agli astri. Essi non sono
posti sotto il dominio degli uomini, come le altre creature; d’altra
parte, rispetto alle più o meno contemporanee mitologie cosmo-
goniche, sono sdivinizzati: essendo anch’essi, come tutto il resto,
creature di Dio.

Eppure hanno una funzione peculiare: sono posti e donati.
Grazie ad essi, infatti, si può cominciare a scandire il tempo: non
solo il giorno e la notte, come sin dal primo giorno, e cioè il tem-
po cosmico nella sua ciclicità, ma anche i mesi, gli anni, le feste...
Gli astri hanno la funzione di far sì che il tempo cosmico s’intrec-
ci col tempo storico: che è, insieme, umano e liturgico.

Cosmo e storia s’intersecano, dunque, non si contrappongo-
no. La regolarità ciclica del tempo cosmico, senza essere tradita o
stravolta, è a sua volta assunta nel ritmo dell’evento storico, in cui
accade la relazione tra Dio e gli uomini e degli uomini tra loro e
le cose create, in Dio.

Anzi, come spesso avviene per Israele, la ricorrenza dei cicli
annuali si carica del simbolismo degli eventi salvifici: basti pensa-
re alla festa per eccellenza, quella di primavera, che diventa festa
di Pasqua, il passaggio, la liberazione.

L’intreccio tra tempo cosmico e tempo storico evita e vieta la
riduzione della teologia e dell’antropologia a tecnologia. Invita,
piuttosto, alla trasfigurazione simbolica del cosmico nella forma
liturgica, e della cultura in culto: e cioè in sacrificio e offerta, in
ringraziamento e lode, in poesia, pittura, musica, bellezza.

10.

L’ultima coppia del percorso la desumo non più dalle pagine
della Genesi, ma da quella, già citata, del prologo di Giovanni. È
la coppia Lógos-sárx.

Teologia e tecnologia 11



Deus cum limo, secondo san Bonaventura.
Il racconto della Genesi aveva detto: «Dio plasmò l’uomo con

polvere del suolo e soffiò nelle sue narici un alito di vita» (2, 7).
Dio dà forma all’uomo, distinguendolo da sé e donandogli

in proprio la vita.
Ora, in Cristo, Dio assume la forma dell’uomo: «Cristo Ge-

sù – scrive Paolo ai Filippesi – pur esistendo in forma di Dio, non
considerò un tesoro geloso la sua uguaglianza con Dio, ma spo-
gliò se stesso, assumendo la forma di servo» (2, 6).

Deus cum limo.
Sono i due estremi, nella loro nudità: Dio e il fango.
I tempi sono maturi. È il kairós.
Dio può rivelarsi nel fango, e il fango può trasparire Dio.
Non c’è dominio: né di Dio sul creato; né dell’uomo sul

giardino in cui è posto; né della tecnica sull’uomo che ha voluto
prendere il posto di Dio.

«Inconfuse, immutabiliter, indivise, inseparabiliter».
Il principio resta lo stesso, quello dell’origine: alterità e reci-

procità. Ma è portato al massimo della sua intima tensione.
Non l’uno diventa l’altro: ma ciascuno è sé, dimorando nel-

l’altro.
Pericoresi: mutua inabitazione dei distinti che, come distinti,

sono uno; uno perché distinti.
L’uno né si scinde frazionandosi, né si compone degli origi-

nariamenti separati.
L’uno è in sé distinto. I distinti sono l’uno: «Io e il Padre sia-

mo uno» (cf. Gv 10, 30).
E proprio per questo la forma ritrova spazio e soffio di vita:

è l’uno presso i distinti, i distinti dimora dell’uno.
Senza separazione e senza confusione.
Simbolicamente: prolessi del destino finale.
Il Lógos-sárx rivela il destino della forma.
Esso è, ultimamente, l’Eucaristia: il Lógos fatto sárx che, co-

me sárx, si concede nella nudità del pane.
Il pane eucaristico è, per così dire, forma della forma: il suo

destino.

Teologia e tecnologia12



La forma artistica – scrive Luigi Pareyson – «è tutta presen-
te nella sua realtà fisica, ché la sua stessa esistenza è il suo signifi-
cato, il suo essere è un darsi, la sua esistenza è manifestazione» 4.

L’Eucaristia è forma, perché è Dio «sotto una cosa, una cosa
fatta Dio», che dà Dio dando se stessa – così Chiara Lubich.

Ma proprio per questo, nella sua spoglia nudità – incontro
della nudità del Lógos e della nudità della sárx – è senza forma:
spazio e grembo di cui ogni forma può nutrirsi e da cui ogni for-
ma può farsi evento.

Anticipando l’avvento del destino finale.

PIERO CODA

Teologia e tecnologia 13

4 L. Pareyson, Estetica. Teoria della formatività, Sansoni, Firenze 1974, 3a

ed. riveduta, pp. 281-282.


