
EDITORIALE Nuova Umanità
XXIV (2002/6) 144, pp. 701-707

TRA FONDAMENTALISMO E INDIFFERENZA

1. Uno degli effetti del tragico attentato terroristico dell’11
settembre 2001 è stato senza dubbio quello di rimettere al centro
dell’attenzione il fatto religioso e la sua non marginale rilevanza
sociale e persino politica, anche se già da tempo, più o meno a ra-
gione, si parlava da più parti di «riconquista delle religioni». Di
converso, e quasi per reazione, mai come oggi il secolarismo, vei-
colato dalle nuove tecnologie della comunicazione, sta diventan-
do tanto pervasivo da apparire un processo inarrestabile.

Vengono con ciò in rilievo due fenomeni che connotano la
peculiare situazione del fatto religioso nel nostro tempo, nella co-
scienza del rapportarsi ad esso nei termini sia della condivisione
militante di una delle sue forme espressive, sia della presa di posi-
zione nei suoi confronti nel senso della critica, dell’indifferenza o
comunque della necessaria gestione pubblica delle sue forme e dei
rapporti tra esse. Due fenomeni che possiamo configurare, con
un’approssimazione certo bisognosa di chiarificazione e riformula-
zione, come religione e irreligione, fondamentalismo e indifferenza.

La sfida sta tutta, penso, nell’impegno di discernerne l’even-
tuale relazione e di evidenziare il possibile significato della tra-
sformazione – spirituale e culturale – di cui la situazione, della
quale tali fenomeni sono specchio, è segno e veicolo. Il contribu-
to che può venire da una lettura in prospettiva cristiana si pone
per sé all’incrocio tra la rilevazione storica e fenomenologica dei
fatti in questione e la formulazione di una chiave di lettura e di
orientamento illuminata dalla Parola di Dio che s’è fatta carne in
quell’evento drammatico che una volta per sempre ha fatto irru-
zione nella storia, e la penetra fermentandola dal di dentro con il



soffio discreto, imprevedibile ed efficace dello Spirito che inter-
pella anche oggi la nostra libertà.

In tale prospettiva, vorrei proporre tre livelli di riflessione
intorno alla relazione tra fondamentalismo e indifferenza nel no-
stro tempo, volti a rilevarne: le ragioni storiche individuabili dal-
l’analisi della situazione; il significato più profondo in riferimento
alla trasformazione religiosa e culturale che esse tendono a mani-
festare; i compiti che ciò impone, in particolare, alla coscienza cri-
stiana ma al tempo stesso, più in generale, alla coscienza religiosa
e alla coscienza etica.

2. Al primo livello appare evidente che l’affermazione di spin-
te fondamentaliste presenti e attive, pur in forme diverse, all’inter-
no dei diversi universi religiosi nasce dalla percezione, più o meno
consapevole e giustificata, della necessità di autodifesa delle rispet-
tive identità religiose su due fronti: quello dell’avanzata inarrestabi-
le del processo della modernizzazione delle società e delle culture
tradizionali con la sua inevitabile connessione col processo di un
secolarismo omologante, nel senso di un restringimento progressivo
della capacità di percezione e d’influenza del fatto religioso nella
configurazione dell’esistenza individuale e sociale; e quello dell’im-
porsi effettuale e consapevole, nella prospettiva della mondializza-
zione, della situazione di pluralismo e, con ciò, di confronto e anta-
gonismo ravvicinato tra le differenti identità religiose.

Nel mondo non occidentale, inoltre, questi due fronti spesso
vengono identificati nella prospettiva della resistenza all’occidenta-
lizzazione forzata intesa come neocolonialismo (penso al mondo
islamico, ma anche a quello indù), resistenza esprimente non già un
rifiuto della modernità con le sue conquiste ormai irrinunciabili al-
meno a livello di qualità della vita, bensì il desiderio di darne una
versione altra da quella che prevale in Occidente. Tanto che diventa
legittimo interrogarsi sulla natura politica, oltreché o anziché religio-
sa, e sul carattere modernizzante e ideologizzante, anziché tradizio-
nalista, delle varie componenti del cosiddetto fondamentalismo 1; o

1 Così F. Cardini, Nowhere: now-here, no-where, Introduzione a La paura
e l’angoscia, Laterza, Bari 2002, pp. V-XXXIX, qui p. XXIX.

Tra fondamentalismo e indifferenza702



addirittura – come ha fatto R. Girard – sul suo carattere di «rivalità
mimetica su scala planetaria» 2. Anche se in questi stessi universi re-
ligiosi sono in atto tentativi più elaborati e critici di distinzione tra i
diversi fattori in gioco (quello religioso, quello culturale e quello
economico e politico).

Per quanto riguarda il fenomeno dell’indifferenza che, come
già accennato, copre in realtà forme anche assai diverse di atteg-
giarsi nei confronti del fatto religioso, si può affermare che an-
ch’esso sembra esprimere la sua vitalità a partire da due istanze
che, dilatate su scala universale, in realtà caratterizzano la vicenda
della modernità in Occidente: la volontà/necessità della difesa
dalla carica conflittuale e involutiva d’irrazionalità o se non altro
di esclusivismo intollerante riconosciuta come propria di molte,
se non di tutte, le espressioni religiose; la volontà/necessità di ri-
cercare in modo consensuale i criteri e le forme di una razionalità
e comunicazione etica capace di rispettare le legittime identità (in-
dividuali e sociali) promuovendo un’efficace rete locale e globale
di relazioni pubbliche. Si muovono in tal senso, come noto, pro-
spettive teoriche come quelle dell’etica comunicativa propugnata
da J. Habermas.

Per avere un quadro completo, mi pare però sia necessario
introdurre, tra questi due, un terzo attore. Si tratta di un’ulteriore
forma di risposta alle esigenze vitali, al limite della sopravvivenza,
avanzate dal fondamentalismo e dall’indifferenza: il compromesso
che stempera le differenze tra le identità religiose e tra queste e
un contesto socioculturale che si caratterizza come indifferente o
persino ostile rispetto ad esse. Dal punto di vista religioso, esso
assume la forma più debole del relativismo sincretistico o quella
più forte di una gnosi di nuovo conio, ideologicamente coestensi-
va ai processi di razionalizzazione tecnica e sociale in atto; e dal
punto di vista non-religioso, la forma stessa del processo della ra-
zionalizzazione economica e tecnologica del mondo globale, rico-
nosciuta come luogo di risoluzione immanente dell’umano. Ciò

2 Tesi riportata da A. de Benoist, 11 Settembre 2001, in «Diorama lettera-
rio», 249, dicembre 2001.

Tra fondamentalismo e indifferenza 703



varrebbe a caratterizzare – si ipotizza da parte di qualcuno – il
passaggio dalla modernità alla postmodernità. In realtà, la via
compromissoria del sincretismo o della globalizzazione senza li-
miti del libero mercato, nonostante la dichiarazione di tolleranza,
nasconde anch’essa una forma subdola di fondamentalismo mas-
sificante 3.

3. L’approdo a un secondo livello di riflessione ci invita a
scavare ulteriormente sotto la superficie per discernere il signifi-
cato della situazione come sintomo e istanza di trasformazione spi-
rituale e culturale vuoi delle identità religiose vuoi della razionali-
tà moderna. Per compiere tale operazione è necessario cogliere
quel tanto di positivo insito nelle istanze di cui sono portatori i
sommovimenti più profondi che interessano le forme espressive
del religioso e della razionalità, nonché i loro rapporti, e che di
fatto assumono in modo più immediato e vistoso la veste del fon-
damentalismo e dell’indifferenza, ma che in essi non si esaurisco-
no né alla fin fine s’identificano nella loro intenzionalità più radi-
cale. Perché, in realtà, il fondamentalismo – come ha avuto occa-
sione di dire lucidamente J.L. Marion – è nella sua essenza la con-
traddizione stessa di ogni autentica esperienza religiosa, in quanto
risucchiamento dell’alterità del Dio che si rivela nell’autoafferma-
zione dell’uomo religioso 4.

Per quanto riguarda il fatto religioso, mi pare si possano in-
dividuare soprattutto due istanze. La prima, che si cela sotto la ci-
fra dell’autodifesa anche intollerante e integrista, sta piuttosto nel-
la riscoperta della propria identità originaria nel confronto con le
altre identità religiose: ma in quella forma inedita che implichi una
relazione con esse da ripensare e riconfigurare – almeno sul piano
fattuale – in termini non esclusivistici. Emblematici i mutamenti
d’atteggiamento esibiti, per quanto riguarda la Chiesa cattolica,
dal Concilio Vaticano II e dall’icona ecclesiologica della giornata

3 Cf. E.J. Hobsbawn, L’impero senza ombra, int. di C. Martinez, in «Inter-
nazionale», 14 dicembre 2001.

4 Intervento al Colloquio Internazionale su «Religione e irreligione. Fon-
damentalismo e indifferenza», Castel Ivano, 19-22 settembre 2002.

Tra fondamentalismo e indifferenza704



mondiale di preghiera delle religioni per la pace, voluta da Gio-
vanni Paolo II ad Assisi. La seconda istanza che emerge dal con-
fronto col processo di modernizzazione/secolarizzazione, si espri-
me nella rivendicazione e nella rinnovata proposizione della persi-
stenza, dell’originalità e del significato anche culturale e sociale,
oltreché individuale, del fatto religioso nella situazione odierna.
Entrambe queste istanze comportano – come avviene in ogni pas-
saggio epocale – la creativa messa in atto del processo della tradi-
zione, come fedeltà insieme e innovazione in presa diretta con la
scaturigine della propria identità; ma, nel caso presente – ripeto –,
con la consapevolezza, almeno in qualche modo avvertita, della
necessità di relazione nei confronti sia delle altre identità religiose
sia dell’autocoscienza storica ed etica dell’umanità.

Per quanto riguarda, a sua volta, quest’ultimo versante,
quello della coscienza storica ed etica, va notata, innanzi tutto, l’i-
stanza radicale che da esso viene rivolta alle religioni: quella del
rispetto e della promozione dell’identità personale, nella sua ina-
lienabile libertà e nei suoi fondamentali diritti: la cui ultima radi-
ce, come riconosce il Vaticano II, è il diritto alla libertà religiosa
che come tale esige il riconoscimento sia a livello civile sia a livel-
lo religioso (cf. il decreto Dignitatis humanae).

Al tempo stesso occorre valutare con attenzione il significato
della crisi che, nella sua autocoscienza più lucida e consapevole,
investe ormai in modo definitivo la forma di razionalità espressa
dalla cultura occidentale, nella sua tendenziale separazione o con-
trapposizione alla fede ebraica e cristiana o, in ogni caso, alla sa-
pienza di matrice religiosa e alla stessa filosofia greca, a partire
dalla quale tale razionalità s’è forgiata. La crisi del logos occiden-
tale – bisogna dunque chiedersi – è destinata a implodere nella
frammentarietà dispersiva del senso quale esito ancora gestibile
del nichilismo, consegnandosi però così, di fatto, al processo im-
personale della razionalizzazione economicista e tecnocratica? o
può aprirsi di nuovo e in modo nuovo, e per quale via, a una rela-
zione reale con quell’alterità sapienziale ed etica di cui le religio-
ni, nella loro più autentica identità, sono custodi e mediatrici?
non perdendo con ciò, ma salvando, la sua propria identità e au-
tonomia?

Tra fondamentalismo e indifferenza 705



4. Un terzo e ultimo livello di riflessione concerne, a questo
punto, il compito di far emergere, liberandole dalle loro ambigui-
tà e intemperanze e difendendole dalla deriva contrappositiva o
involutiva, le istanze che attraversano più in profondità la situa-
zione, facendo intravvedere un percorso di trasformazione.

Si può affermare, ad esempio, e in quale senso, che la que-
stione decisiva è oggi quella della relazione tra identità e alterità,
sotto i molteplici e del resto correlati profili che s’è cercato di evi-
denziare? il profilo del confronto/incontro tra le differenti identi-
tà religiose; tra il fatto religioso (nella sua molteplice espressione)
e la coscienza che si propone come semplicemente razionale e lai-
ca (come altra da quella religiosa), in quanto spazio comune di ri-
conoscimento etico e civile; tra le identità religiose e l’Altro cui
tutte fanno riferimento, nell’orizzonte della sua libera e gratuita
rivelazione; tra la coscienza laica e l’Altro dall’orizzonte semplice-
mente immanente e progettabile, testimoniato e reso operante
nella storia dal fatto religioso… Non è proprio l’istanza di queste
relazioni che esige quella “trasformazione” spirituale e culturale
che, come tale, si fa appunto evento nella e come relazione?

La chiave d’interpretazione proposta, evidentemente, è orien-
tata nella lettura della situazione dalla Parola della fede, e cerca di
discernere i segni o meglio i gemiti inesprimibili dello Spirito nella
carne della nostra storia. Certo è che l’inedita situazione e il pro-
cesso di trasformazione che essa pare propiziare investono le risor-
se più originali e originarie della fede cristiana. Forzandola quasi a
esprimere nella sua carica profetica e persino utopica quel para-
dosso costitutivo e creativo, in grazia del quale essa sa di poter ac-
cogliere e guadagnare la propria identità unicamente nel riconosci-
mento dell’altro e nel rischio dell’agape. A testimonianza dell’Aga-
pe trinitaria – rivelazione dell’alterità e della relazione reale tra le
alterità, in Dio e tra Dio e la creazione – in cui le è consegnato il
Nome del Dio del Crocifisso nel paradosso dell’abbandono. Così
che la tensione della fedeltà al Dio di Gesù Cristo si consuma nel
rischio della vita per la vita dell’altro. Rischio in cui si dà la fedeltà
alla propria identità, e che riveste la forma dell’incontro con l’alte-
rità anche religiosa dell’altro nello spirito del dialogo, e della cura
dell’alterità umana dell’altro nella responsabilità etica del servizio

Tra fondamentalismo e indifferenza706



e della solidale responsabilità. Non è forse guardando al Crocifis-
so che Paolo, alle origini del cristianesimo, ha imparato, fatto li-
bero da tutti, a farsi di tutti servo, tutto a tutti, per diventare pro-
prio così partecipe con essi del Vangelo (cf. 1 Cor 9, 19-22)?

Ciò che viene proposto alla fede cristiana quale conformità
alla scaturigine della sua identità cristica e trinitaria, in forme di-
verse interpella anche, dal loro interno, le altre identità religiose,
sollecitando insieme la maturazione della coscienza etica di tutti e
di ciascuno come esercizio di comune umanità. Occorre però che
la comunità ecumenica dei credenti in Cristo risponda al non rin-
viabile compito che le compete nel dare alla luce questo spazio di
novità, diventando ciò che è per grazia: segno credibile dell’agire
efficace e decisivo di Dio in Cristo, che sa accogliere le alterità
nell’incontro conviviale delle libertà.

L’interrogativo resta quello intorno alle risorse e alla capaci-
tà effettiva di autoconsapevolezza e autoconfigurazione dei diver-
si attori in gioco. Nella fondata e costruttiva speranza che se la
coscienza religiosa autentica non può non spingere all’apertura
sincera, disarmata ed ecumenicamente solidale al futuro di Dio
per l’uomo, la coscienza etica non può non assumere la responsa-
bilità pensosa e incisiva della drammatica sfida che coinvolge il
destino comune dell’umanità. Si tratta, insomma, di avere il co-
raggio e la fantasia di «alzare le vele in un mare dove pure soffia il
giusto vento» 5.

PIERO CODA

Tra fondamentalismo e indifferenza 707

5 P. Naso, God Bless America. Le religioni degli americani, Editori Riuniti,
Roma 2002, p. 180.


