EDITORIALE Nuova Umanita
XXV (2003/1) 145, pp. 1-19

IL PENSARE COME AMORE.
VERSO UN NUOVO PARADIGMA CULTURALE

E torniamo a domandarci: che cosa ¢ pensare?

Ci poniamo ancora una volta! una domanda cui tutti noi
crediamo di saper facilmente rispondere. E invece essa ¢ estrema-
mente complessa, tanto che da sempre ha provocato e in un certo
senso smartrito i pensatori. Ed ¢ una domanda fondamentale, per-
ché dalla risposta che si da ad essa dipende una cultura intera.

Oggi, nell'Occidente in particolare, siamo in un momento
delicatissimo: uno di quei forti e assai rari momenti di passaggio
che segnano il tramonto di una cultura e I'albeggiare di una cultu-
ra nuova.

Di fatto, sta tramontando, e sempre pit velocemente, un
certo modo di concepire — e di vivere — il pensare; e un nuovo
paradigma si delinea, che ¢ destinato a dare forma alla cultura del
terzo millennio.

Vedremo, pur se in modo estremamente sommario, come &
stato inteso — e vissuto — fino ad oggi il pensare, evidenziando due
momenti storici successivi. E poi ci affacceremo, sempre in estre-
ma sintesi, sul nuovo che a nostro parere si annuncia.

Ricordando che ogni momento storico & gravido del futuro,
genera in sé e in sé fa maturare il nuovo che, venuto alla luce, lo
superera ma continuando a custodirlo in sé, pur se condotto ad
un’attualita che profondamente lo modifica.

1 Mi permetto di rimandare ai miei: Che cosa é pensare? Una riflessione al-
la luce di Gesut abbandonato, in «Nuova Umanita», XXI, 125, pp. 557-570; Paro-
le theofore, in «Nuova Umanita», XIX, 110, pp. 181-202; Maria ¢ il cammino
della ragione, in «Nuova Umanita», XVIII, 107, pp. 509-514; La filosofia ha oggi
ancora un destino?, in «Nuova Umanita», XVIII, 108, pp. 621-638.



2 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

Per il credente, tutto questo ¢ 'opera di Dio che penetra
nelle fibre, nelle viscere, dell’'uomo in cammino verso di Lui, e
salva cio che & morto in una vita nuova.

Come scriveva Paolo VI, & loperare dello Spirito, che scom-
piglia gli orizzonti raggiunti per aprirne di nuovi.

Per il non credente, ¢ il gioco misterioso della liberta del-
I'uomo alla ricerca di se stessa, prima di tutto di un suo fonda-
mento tale che la faccia liberta possibile.

E se la visione del credente, che ¢ insieme e inseparabilmen-
te fede e ragione, pud essere attraversata — e troppo spesso lo & —
da forme di supponenza che la contraddicono e la feriscono, la
visione del non credente — che vuol essere di sola ragione che cer-
ca da sé in sé il senso di sé, puo essere attraversata — e sempre pitl
lo & — da forme di intensa angoscia.

Articolero la mia riflessione accostando tre momenti fonda-
mentali del pensare: uno del passato, uno del presente ma tra-
montante, uno del futuro ma germogliante gia nell’oggi.

E terremo presenti sempre i tre nodi intorno ai quali la do-
manda su che cosa ¢ il pensare si articola:

1) il soggetto che pensa;
2) 'oggetto — la realta pensata;
3) la luce nella quale soggetto e oggetto si incontrano.

1. IL PENSARE COME MITO

11 primo momento storico del pensare ¢ quello mitico.

Essendo esso autenticamente e originariamente umano, lo
troveremo sempre presente — pur se modificato — nelle altre for-
me del pensare: per esempio, nella ricchezza dei simboli ai quali i
concetti costitutivamente rimandano 2, e che sono il respiro della
grande arte (quell’arte che in fondo custodisce in sé e profetica-

2 Perché ogni concetto & un symbolon di reale e di pensiero.



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 3

mente rivela il destino del pensare. Heidegger lo aveva capito, ac-
costando Hoelderlin).

L'uomo che pensa nel mito & immerso nel divino, che ¢ tutta
la realta percepita onticamente come mistero incomprensibile.
Dico: percepita, non pensata, essendo il percepire ontico pitl ori-
ginario, pitt denso, globale, unitario, del pensare quale noi oggi
sperimentiamo.

Il divino ¢ il grembo dal quale il pensare dell'uvomo non si &
ancora distinto. E un pensare, per questo, caratterizzato fonda-
mentalmente dalla fusione: prima dell’io, prima delle “cose”, I'uo-
mo del mito esperimenta una comunione profonda con tutto
quanto lo avvolge. E tutto quanto lo avvolge ¢ “divino” («tutto &
pieno di dei», scrivera Eraclito); e per questo ogni cosa, I'io stes-
so, si sottrae alla presa dell'uvomo rimandandolo sempre ad una
ulteriorita inesauribile presente-assente. I confini tra I'io e Ialteri-
ta — dalle cose agli altri a un dio — sono sfumati.

11 senso di dipendenza da questo divino ¢ totale.

Tale modo di pensare ¢ durato millenni (possiamo dire,
grosso modo, dagli albori della cultura umana alla rivoluzione del
logos, della quale parleremo nel secondo punto). Ha subito certo
profonde trasformazioni, ma nel suo fondo ¢ rimasto inalterato.

L’espressione tipica della cultura del mito ¢ il rito: quell’in-
sieme di azioni — gesti e parole — che servono a custodire I’origi-
naria unita del tutto, ’'Arché, e fanno vivere I'uomo in questa Ar-
ché, in un oggi atemporale nel quale passato-presente-futuro tra-
scolorano e passano 1'uno nell’altro.

La figura dominante nella cultura del mito & quella del “sa-
cerdote”. Da un lato, egli ¢ il custode della solidita delle tradizio-
ni nei riti originari, conservati senza innovazioni, perché in essi il
divino & atemporalmente presente; dall’altro, come “mistagogo”,
il sacerdote attraverso i riti custodisce I'immersione nel divino in
una continua reimmersione: perché, se 'immersione ¢ originaria,
tale da potersi dire lo spazio vitale dell'uomo, il suo stesso respi-
ro, & anche continuamente da rinnovare perché sempre minaccia-
ta dalla spinta dell’'uomo ad appropriarsi di sé e in sé smarrirsi,
ponendosi fuori dell’'Inizio. Il tempo, la storia, lo spazio incombo-
no, pronti ad allontanare dall’'unita dell’Origine.



4 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

Di piu, nello stesso Uno che ¢ I'Arché, ¢ profondamente per-
cepita nel mito una lacerazione misteriosa. Il logos cerchera poi
di rendersi ragione di questa “ferita”, di questa piaga originaria,
muovendosi perd nella condizione di una innocenza perduta.

Nella cultura del mito, chi ¢ il soggetto che pensa? Non pud
essere il singolo come tale (il singolo ¢ sempre “lacerazione” del
tutto): ¢ “il gruppo”, cui il singolo ¢ identificato. E 'unita del
gruppo custodisce 'unita dell’Inizio: ¢ il gruppo che custodisce il
singolo nel divino, nell’Origine.

E il gruppo, allora, che pensa. Qualsiasi novita del pensare
— che puo esser data solo nell’emergere delle singolarita dei mem-
bri del gruppo — ¢ rigettata, perché disarticola, “ferisce”, I'unita,
I’Arché originaria. O meglio, e pitl tragicamente: qualsiasi novita
fa presente e operante quella “ferita” originaria nell’ Arché, che
Mnemosine, la dea Memoria, immergendo nelle acque del Lete,
vuol far dimenticare. Il rito dovrebbe restituire I’Arché, ma supe-
rando la ferita stessa che nell’Arché misteriosamente si cela.

Che cosa ¢ l'oggetto pensato? Meglio ancora: che cosa ¢ /a
realtd pensata? se & vero che I'uomo che pensa nel mito fa del tut-
to corpo con essa? Essa ¢ fondamentalmente il divino (non Dio,
si badi bene!). Questo divino ¢& fascinoso, impenetrabile, tremen-
do e stupendo.

La conoscenza ¢ tutta e solo immersione nel divino: pit ac-
coglienza che restituzione espressiva. Ancora una volta, il 7zzo & il
luogo, il momento attualizzante, di questa immersione.

Quale ¢ la luce? Essa & 'irraggiante e ferma presenza del di-
vino. Gli deéi — come raggi del divino — la porgono agli uomini
nelle realta che li avvolgono e da esse, come da coppa, gli uomini
possono bere la saggezza, I’ Arché originaria.

Immersi in questa luce come nell’elemento originario, gli
uomini del mito conoscono — pill esattamente: sono conosciutz,
posseduti dal divino.

Questa luce & come acqua che tutto avvolge e contiene in sé
(si pensi al liquido amniotico!). Acqua che da vita, che ¢ vita.

Per 'vomo del mito, il pensare ¢& tutto e solo vita: il pensare
non si esprime ancora in quei frutti della mente che saranno i con-
cetti, ma in un semplice guardare degli uomini con infinito stupore



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 5

le cose e se stessi immersi nel grembo divino, nell’Arché originaria.
Esprimendo questa unita originaria e onniavvolgente in un insieme
di simboli che fa corpo con la realta, che ¢ la realta stessa.

Non si deve credere, pero — e il rito lo rivela —, che la cultura
del mito sia facile serenita. Gia lo abbiamo accennato: essa & abi-
tata nel pit profondo dall’angoscia di una misteriosa colpa origi-
naria per la quale I'essere immersi nel grembo divino ¢ stato incri-
nato fino alla minaccia dello smarrimento. E in questa colpa si fa
presente un lato “oscuro” della divinita: I’Apollo solare ¢ anche il
datore di morte.

La cultura del mito ¢ fondamentalmente mzenzoria3 dell’'uni-
ta originaria ma piagata dalla percezione dolorosa di avere in
qualche modo smarrito quel luogo.

E il rito che deve ricuperare quel luogo sacro.

La categoria fondamentale del pensare ¢, dunque, la memo-
ria piagata, il ricordo del mistero vivo in cui si era immersi e in
cui bisogna continuamente reimmergersi.

Per questo, primeggia il Benze, come quell’insieme di Norme
venute dall’Arché e la cui obbedienza assicura, contro la forza
perversa della disunione, la permanenza nell’Origine divina (si
pensi ai molti codici etici dell’antichita mitica: per un solo esem-
pio, le leggi di Manu nella cultura hindu).

La figura che pil intensamente dice il divino pensato — per-
cepito — e ritualmente fatto presente nel mito, & quella della
Grande Madre, che in sé tutto custodisce e nutre. La Madre da
nulla generata e tutto da se stessa generante. E se nell’evoluzione
storica la figura della Madre acquistera sempre pit i tratti del pa-
dre — metamorfosi accompagnata da un acuirsi del senso di colpa
per una unita violata —, non dimentichiamo che la Dea Madre,
per il mito, sara sempre I'intimo pit segreto del dio-padre. Il gre-

3 E Memoria & la Madre delle Muse, gli splendori aperti del divino. Per il
poeta, come per I'indovino, «ricordare, sapere, vedere, sono termini equivalen-
ti», perché a lui & data «presenza diretta del passato, rivelazione immediata, do-
no divino» (J.-P. Vernant, Mito e pensiero presso i Greci, vers. it. Torino 1970,
pp. 43-44). Ricordiamo che Mnemosine ¢ oblio del semplice ricordo (che ¢& iato
tra il presente e il passato), discesa nelle acque del Lete: reimmersione nelle ac-

que dell’Arché.



6 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

co Zeus ¢ anche, e tutto, Metis, la dea delle grandi acque 4. E in
fondo Ulisse, cosi avido di conoscenza, anela solo al ritorno: a r:-
trovare Penelope, la Donna-madre. Tutto il suo viaggio &€ memo-
ria-ricordo di lei.

Questo paradigma di pensiero e di cultura al suo interno sa-
ra lentamente superato. Sara percorso da brividi che sempre piu
ne turberanno la compattezza. Il gruppo si articolera sempre pitl
nell’emergere di forti individualita, quelle, per esempio, degli eroi
omerici, di Ulisse soprattutto: I'individualita, “tessitrice di ingan-
ni”, & sempre pitl prorompente.

Pur se gli déi saranno sempre i custodi di queste aurorali in-
dividualita, delle quali disporranno nell’obbedienza al fato, al vol-
to imperscrutabile del divino.

2. IL PENSARE COME LOGOS

In quasi tutte le culture mitiche, intorno al VII a.C., giunge
a maturazione una profonda trasformazione. E I'inizio di quella
che Jaspers ha chiamato 'epoca assiale, in cui si affaccia una nuo-
va cultura: in India (Upanishad e Buddha); in Cina (Confucio e
Lao-Tze); in Iran (Zoroastro); in Grecia (i cosiddetti presocrati-
ci); in Israele (i profeti).

Ed ¢& proprio nei profeti di Israele che 'uscita dal mito &
espressa con piu chiarezza e forza. Ricordiamo che il racconto
della Creazione, quello detto “elohista”, e che apre come chiave
di lettura il libro della Genesi, & del 700 a.C. circa: la Parola crea-
trice, esso ci dice, pone 'uomo e il mondo fuori di Dio, i un loro

4 «In un tempo forse remoto, sul quale Omero non ci informa, egli [Zeus]
ha sposato la dea Metis che porta con sé il potere fecondo e oracolare delle ac-
que oceaniche. La inganna, persuadendola a trasformarsi in poche gocce d’ac-
qua: la inghiotte come Crono aveva inghiottito i figli; e si appropria del potere di
lei (...). Cosi portando la dea Metis nel corpo e nella mente, Zeus diventa tutto
Metis» (P. Citati, La mente colorata. Ulisse e I'Odissea, Milano 2002, pp. 63-64).
Sara solo nel Cristo-Parola che il Padre rivelera il suo volto vero, ’Amore: il Pa-
dre si dira anche, in un suo modo divino, Madre.



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 7

spazio e in un loro tempo, di fronte a Dio, in dialogo con lui, bene-
detti da lui. E ¢ nella luce dell’Elohista che si invita a leggere il
pit antico Jahvista (del 900 a.C. circa), dove meravigliosamente, e
nelle categorie del mito, & espresso il dramma del distinguersi del-
I'uomo da Dio con lo smarrimento del Paradiso terrestre, il luogo
della piena comunione col tutto e con il divino.

Quel divino che in Israele andra prendendo il volto del Dio-
Persona trascendente.

Che cosa accade, in questo nuovo paradigma culturale? che
¢ quello nel quale ancora siamo formati?

L'uomo si pone, si trova posto, di fronte al divino, come
uscito dal suo grembo: lo pensa adesso come distinto da sé, lo in-
terpella come un Tu. La realta non ¢ piu allora primariamente
I'immersione nel divino, ma lo svelarsi di esso a qualcuno che gli
sta di fronte; e la capacita di costui di dirlo.

Il logos ¢ questo pensare il divino nella parola umana.

Ed é l'atto del pensare che in questa cultura acquista sempre
pitl importanza, come un decollare dall’unita del tutto. Atto del
pensare che pit che passiva accoglienza ¢ I'esprimersi dell’'uomo
in realta da lui concepite, i concetti. Il pensare sara sempre meno
guardare, sempre piu dire. E sempre pit originalmente (non ori-
ginariamente!) dire.

La figura dominante, in questo paradigma culturale, & quella
del pensatore, del saggio: in Israele, dei profeti; in Grecia, del “fi-
losofo”. Ed ¢ nella filosofia che la cultura del logos si esprimera al
meglio.

Nel filosofo si dilata e formalizza la domanda, senza senso
per un womo del mito: se il concetto & la parola concepita da me
che penso, possono i concetti dire il divino? Possono dire I'Origi-
ne nella quale non sono piti immerso? Come superare la differen-
za tra il pensare e il divino? Come tornare nel concetto all’Arché
originaria?

E vero: il filosofo, nel suo nascere, conosce ancora stupore e
nostalgia. La densita del mito lo agita ancora nel brivido dell’arte (si
ricordi Platone). La filosofia dei greci lo sa bene: il divino mi abita.

Ma i termini ora sono rovesciati: non sono pit io che abito il
divino, & il divino, il daion, che abita me!



8 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

Chi ¢, in questo paradigma, 2/ soggetto che pensa?

Pur sempre immerso in un forte contesto comunitario, egli &
sempre pil il singolo uomo: I'esser-cz, che & costitutivamente sin-
tesi sempre tentata e mai raggiunta di essere e qui, il qui dello spa-
zio-tempo.

Tutto ¢ “fuori” di lui (come egli ¢ “fuori” dell’Assoluto). E
apparira chiaro che anche I'io del singolo ¢ in qualche modo
“fuori” di sé. Come raggiungersi, allora, nel cammino concettuale
verso I'Uno?

Il pensare deve ora rispondere a una sfida decisiva: rico-
struire I'unita del tutto. Ma il concetto puo farlo?

E la grande, tormentata avventura del pensare nel logos, del
pensare come parola-concetto. Con soluzioni sempre pitt comples-
se nella misura in cui il “fuori” dell'uvomo pensante dall’Assoluto
(non dico pit: dal divino!) si accentuera, e 'apofasi del pensare in
concetti, in cui il mistero continuava ad essere custodito, si este-
nua e si cancella. Hegel condurra alla massima tensione questa do-
manda. Per questo si puo dire che Hegel ¢ il punto ultimo di ap-
prodo della cultura del logos, e insieme I'inizio del suo tramonto>.

Che cosa ¢ la realtd pensata?

Non ¢ pit il divino onniavvolgente e onnipenetrante: ¢ la
molteplice e varia e mutevole realta delle cose. Tempo e storia ac-
quistano la loro densita; lo spazio non ¢ pit il grembo onniconte-
nente ma l'intervallo da cosa a cosa. E fra le “cose”, 'uvomo pone
un assoluto, un dio, distinto da esse ma sempre pit pensato dalla
filosofia nel modo di esse, come ente sommo, nella misura in cui
la conoscenza apofatica (custode del mistero) sara abbandonata®.

5 Mentre Schelling ¢ stato il “profeta” tutto sporto sull’abisso di una com-
prensione transconcettuale.

6 All’interno della cultura del logos, nell’Occidente, da un certo momen-
to, quello dell’incarnazione del Logos di Dio, apre il suo cammino la teologia, in
un continuo confronto dialettico con la filosofia. E il “destino” della filosofia
raggiunge anche la teologia, la agita, la condiziona, la ferisce; ma & nella teologia
nel senso ampio del termine, fino alle altezze delle e dei grandi mistici, dei Padri
e dei Dottori, che prendera forma e si rivelera in maniera ora evidente ora sotter-
ranea la spinta del Logos di Dio verso I'approdo alla cultura sua propria, la cul-
tura dell’amore. Rivelarsi che tocca anche la filosofia, ma tanto in quanto essa
non si sottrae al dialogo con la teologia.



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 9

Fino a porsi la domanda: ma esiste un ente assoluto? Do-
manda da se stessa senza risposta, perché formulata da chi assolu-
to non ¢.

Quale & la luce in cui é pensata la realta?

Agli inizi di questo paradigma culturale (in Occidente con Pla-
tone, Aristotele, Plotino) essa & ancora riflesso della luce del dio: il
dio illumina I'uvomo e lo fa capace di pensare. Ma questo riflesso,
I'uomo lo sentira sempre pili come suo, se ne appropriera: ¢ la na-
scita della ragzone. E comincia la lotta della ragione per far sua total-
mente la luce che la illumina ma che sempre pit ¢ sentita da essa co-
me luce propria.

Da qui a considerare il pensiero come la sorgente stessa del-
la luce conoscitiva e non pitt come accoglimento di essa, il passo &
breve. Sino a considerare I'atto del pensare come creante in vari
modi I'oggetto conosciuto.

La modernita ¢ il dramma emerso di questo cammino. In que-
sto senso, Heidegger ha visto bene I'esito tecnologico del pensare
nel logos come approdo del discorso di verita aperto da Platone.

Sino al cosiddetto post-moderno, che & I'avvertire con forza
dura il tramonto del paradigma del logos condotto agli estremi.

Se si torna a cercare ’Arché, & in una condizione di smarri-
mento interiore.

Per questo il soggetto, oggi, tende paradossalmente a can-
cellarsi, implodendo su di sé, in una invocazione disperata ma
non capita dai pitt dell’Origine.

L'oggetto tende a scomparire nella sua densita, sciolto nelle
trame del pensiero che lo pensa, ma senza che il soggetto faccia
corpo con esso oggetto. 'oggetto ¢ la techne!

La luce ¢ quella del buio, dell’assenza di luce.

E il nichilismo.

Ho chiamato questo paradigma culturale: “del logos”, pen-
sando proprio al Logos di Dio. Egli &, nella Trinita, colui che sta d7
fronte al Padre, al Dio, rivelandolo in sé-Parola, in sé-Logos, come
la forza che non trattiene ma distingue: il Padre come Amore.



10 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

Chiara Lubich scrive intensamente che il Padre dice Sé e
tutto in una Parola sola, il Verbo, il Logos Amore; e questa Parola
si apre in infiniti “toni” che dicono la infinita ricchezza amante,
chenotica, del Padre, ma che sono, ¢é, I'unico Verbo. E dal Verbo
— per la decisione d’amore del Padre nel ritorno d’amore del Ver-
bo — scaturiscono quei “raggi” che sono la molteplice creazione,
la quale pertanto originariamente custodisce in sé I'unitarieta del
Verbo.

Il Verbo seguira per chenosi d’amore questi raggi, “uscen-
do” egli stesso “fuori” dal grembo del Padre: facendosi, egli Pa-
rola detta nel seno del Padre, Parola detta “fuori”.

Se la verita & stata la categoria fondamentale di questo para-
digma culturale, lo ¢ in quanto essa ¢ il “disvelamento” ('aletheia)
dell’amore: «Il Padre infatti ama il Figlio e gli mostra tutto cio che
fa» (Gv 5, 20). E se ¢ adaequatio rei et intellectus, essa lo & nello
Spirito che & I’ Amore.

E solo nella cultura giunta al logos, allora, che il Logos di
Dio poteva farsi carne. Egli 'ha assunta e dall’interno I’ha con-
dotta allo sviluppo di tutte le sue potenzialita, tra luci ed ombre.

Il Logos aveva illuminato 'uvomo del mito conducendolo
gradatamente — fino all’emergere della cultura del logos — alla di-
stinzione dal Grembo originario, distinzione nella quale deve ri-
flettersi la distinzione del Logos dal Padre?’.

L'uomo pero ha compiuto questo percorso, iniziato nel mito
e maturato nel logos, aggiungendovi di suo il “peccato”. Quel
NON misterioso, presentito gia nel mito come intimo alla realta
del divino (e che il Logos incarnato rivelera come I'Essere stesso
di Dio, la Trinita, Amore-aperto-nel-Dono), ¢ stato sentito dall’uo-
mo “tentato”, ed & per lui diventato il non negativo del rigetto.
Quasi che 'uomo non sia stato per sé capace di sostenere la forza
dell’Amore che & Dio Trinita nel fuoco dell’unita-distinzione: at-
tendeva il Logos eterno nella carne creata del Logos incarnato.

7 Scrive sant’Ireneo di Lione: «Egli, il Verbo di Dio che abito nell'uomo e
divenne Figlio dell'uvomo per abituare 'uvomo ad accogliere Dio ed abituare Dio
ad abitare nell'uomo secondo il beneplacito del Padre» (Adv. Haer., 111, 20, 2,
vers. it. di E. Bellini, Milano 1979, p. 281).



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 11

Ed ¢ nella cultura del logos che I'uomo, prendendo coscien-
za di cio, ha lentamente cominciato a capire, guidato dal Logos di
Dio, di dover passare da quel zon percepito come espulsivo al
NON distinguente, al NON che & I’Amore. Fino a guardare il
serpente issato sulla croce per guarire dai morsi del serpente stri-
sciante sulla terra (cf. Nz 21, 4-9; Gv 3, 14), e ritrovare gli occhi
sapienti dell'ITnnocenza.

Gli ultimi guizzi della cultura del logos, e che ne illuminano
retrospettivamente il cammino, stanno cercando oggi di proietta-
re luce proprio su questa realta.

11 nichilismo, parola ultima della cultura del logos, si sta ro-
vesciando nel #zhil dell’amore.

3. IL PENSARE COME AMORE

Ges, il Logos incarnato nella cultura del logos, ¢ il profeta
della cultura nuova che nasce da lui, cultura per tanta parte anco-
ra inedita, cultura che deve dar vita a un paradigina nuovo.

E alla nascita compiuta di esso che, a mio parere, oggi stia-
mo partecipando.

E la cultura dello Spirito, in cui il Logos compiutamente ¢ se
stesso come Amore.

Il Logos fatto carne si ¢ espresso al massimo nell’abbando-
no, dove la Parola, come dice Chiara Lubich, ¢ tutta aperta, ¢ tut-
ta detta 8. E da il Padre nello Spirito. E nello Spirito, lo Pneuma
che ¢ Amore, allora, che la Parola, il Logos del Padre, ¢ compiu-
tamente se stessa.

Leggiamo nella lettera ai Galati (4, 6) e in quella ai Romani
(8, 15): «Lo Spirito in noi grida: Abba, Padre!». Eppure, il Padre
non ¢ il Padre dello Spirito: nella Rivelazione, e per la teologia
che ha riflettuto sulla Rivelazione, il Padre ha un unico Figlio, il

8 Mi permetto di rimandare al mio Spunti per una teologia di Gesi abban-
donato, in «Nuova Umanita», XVII, 102, pp. 9-31.



12 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

Verbo: un’unica Parola. L'unicita dell’assoluto darsi del Padre sz
dice nell’'unica Parola.

Quindi, ¢ solo il Verbo che puo dire: Padre, rivolgendosi al
Dio. Come mai allora ¢ lo Spirito che in noi dice: «Abba, Padre»?

Dobbiamo ricordare che la “dinamica” delle Persone divine
¢ quella che sempre pitu & compresa Amore, chenosi intratrinita-
ria: ogni Persona ¢ compiutamente se stessa nell’altra. Il Verbo ¢
se stesso nell’essere detto dal Padre.

Ma proprio per questo chiediamoci: il Figlio, il Logos, che ¢
Dio, pud a sua volta dire Padre # una sua parola? Egli ¢ Dio, e
dunque il suo esprimersi non pud essere un concetto — come ac-
cade per noi creature —, ma deve avere come termine una realta
vivente, una Persona, come il dire del Padre ¢ il Figlio-Logos. Al-
lora, se il parlare del Logos al Padre si esprimesse in parola, il Fi-
glio dovrebbe generare un’altra Parola! Il Figlio si metterebbe al
posto del Padre. Sarebbe la piu terribile idolatria.

Come puo allora il Figlio dzre Padre?

Solo nello Spirito.

Nella Trinita il Figlio si esprime non duplicandosi in un’altra
Parola: ¢ soltanto il Padre che si esprime in Parola; ’espressione
vera, compiuta del Verbo, del Logos, di tutto se stesso amore,
non pud essere che lo Spirito.

Uscendo da sé Parola nell’esser tutto detto dal Padre, il Lo-
gos dice il Padre in un Altro che non é Parola, e che non é il Padre:
lo Spirito.

E se lo Spirito, a sua volta, dice «Abba, Padre», egli lo fa co-
me il divino personale Spazio nel quale la Parola puo esprimersi
verso il Padre dicendolo essa come Parola ma in Altro che Parola
non &. Nello Spirito.

La Parola incarnata, giunta al culmine del suo essere Parola
sulla croce, “emette lo Spirito”, si esprime tutta come Parola in
Altro da sé, nello Spirito. Puo dire: Padre, senza cadere nell’ido-
latria, nel fare sé Padre.

In fondo, il Vangelo di Giovanni da alla Parola incarnata il
compito di testimoniare (3, 32); le parole che il Figlio dice, le dice
«dando lo Spirito» (3, 34): dando parole sostanziali, parole che
sono vita e che nascono dal suo morire come Parola: quelle paro-



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 13

le che siamo gli uomini redenti, parole-nella-Parola. E qui che la
Parola si esprime in parole!

Risorgendo nello Spirito, la Parola di Dio ha introdotto la
carne umana, il pensiero umano, fatti amore per la croce, nel
grembo del Padre, ma ora — rispetto al mito — iconicamente nella
distinzione che essa stessa Parola ha con il Padre nello Spirito°.

Nell’evento della croce e della risurrezione ¢ nato gia il pen-
sare come amore. La cultura del logos ¢ gia nel Cristo condotta al
suo compimento. Il prosieguo della storia di essa sara solo il lento
cammino (di buio e di luce, di morte e di vita) del Cristo morto-
risorto all’interno del paradigma culturale del logos, nel quale si
era fatto carne per condurlo alla forma nuova, quella che sara
espressa nel paradigma dell’amore.

Quella forma che ¢ il Cristo Risorto.

L'unita del mito era solo I'inizio di un processo che, attra-
verso la croce del Logos nel mondo — attraverso la cultura del lo-
gos —, deve ritrovare se stessa ma ora nella verita della Trinita, do-

9 La creaturalita del pensare umano resta, come ci testimonia il parlare stes-
so da uomo del Verbo incarnato. Restano le parole “umane”, i concetti. Ma chia-
mati ora a rispecchiare, ad attuare creaturalmente il “gioco divino” della Trinita. E
I'arte nuova del pensare che va appresa. Come creatura, genero nella verit, che &
amore, i miei concetti — & 'immagine del Padre operante in me —, solo se li lascio
germogliare dall’Abisso increato (la Sophia di Dio in me e nelle cose) e dall’abisso
creato (la Sophia creata in me e nelle cose). Cid accade nel silenzio di me, nel quale
chenoticamente mi riconosco e mi accetto creatura, parola detta. Questo operare
ha allora il suo termine non nell’astrattezza del concetto, ma nella realta stessa delle
cose raggiunte nel ed espresse dal concetto. Scriveva J. Maritain: «Uintelligenza in
noi, facendosi passiva di fronte all’amore e lasciando dormire i suoi concetti, fa per
cid stesso I'amore mezzo formale di conoscenza» (Court traité de l'existence et de
Pexistant, Paris 1947, p. 137). In maniera impareggiabile Tommaso d’Aquino scri-
veva che nel pensare sapienziale — il pensare umano condotto come tale alla sua
pienezza in Dio — il concetto «prorumpit in affectum amoris». Al di 12 di questa
forma di conoscenza, la creatura, figlia nel Figlio, partecipa divinizzata alla stessa
conoscenza che Dio ha di sé. «Questo spirare dell’'aura & una capacita ricevuta dal-
I’anima nella comunicazione dello Spirito Santo, il quale con la sua spirazione divi-
na l'innalza in maniera sublime e la informa e le da capacita affinché ella spiri in
Dio la medesima spirazione di amore che il Padre spira nel Figlio e il Figlio nel Pa-
dre, che ¢ lo stesso Spirito Santo, che in questa trasformazione spira in lei nel Pa-
dre e nel Figlio per unitla a sé. Infatti non sarebbe questa vera e totale trasforma-
zione se 'anima non si trasformasse nelle Tre Persone della Santissima Trinita in un
grado chiaro e manifesto» (Giovanni della Croce, Cantico Spirituale B, str. 39).



14 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

ve il Divino ¢ la comunione dei Tre. Ritrovare se stessa nel Grem-
bo di Dio, ma ora aperto trinitariamente nell’evento-Gest.

II Logos di Dio, dal cui cuore ¢ uscita la creazione, va a
“prendersi” la creazione “fuori” del Padre, crocifiggendosi nel
cuore di essa, per reintrodurla nel Padre ma ora in un’unita-di-
stinzione che ¢ quella della Trinita.

E il Logos realizza questo suo compito nello Spirito, dando
lo Spirito. E allora lo Spirito, I’Amore, che realizza il nuovo para-
digma culturale, che é il nuovo paradigma culturale: perché Egli ¢
'unita-distinzione di Padre e Logos nella Trinita.

Il nuovo paradigma culturale sboccia dalla trasfigurazione
del precedente. Trasfigurazione nella quale, secondo la grande
tradizione del cristianesimo orientale, & data sul Tabor sensibil-
mente la luce stessa di Dio.

Per questo, parola e arte devono oggi incontrarsi in modo
nuovo nel nuovo paradigma che ¢ quello dell’Amore, del Risorto.

Non pit il mito, dunque, che voleva superare lo smarrimen-
to del’Eden perduto, dell’uscita dal Grembo originario e origi-
nante, grazie alla forza del rito, della legge; non pit il logos, la pa-
rola, che vuole superare il vuoto apertosi tra il Grembo che ¢ il
divino e I'uomo, nei concetti (nella Grecia: nella filosofia). Ora &
il tempo dell’Amore, dello Spirito, che unifica distinguendo e di-
stingue unendo. E il tempo della parola fatta vita.

Scrive san Giovanni della Croce: «Allora si rende possibile
nell’anima un’altra vita intellettiva, conoscitiva e caritativa, realiz-
zata nella Trinita, in unione con la Trinita, e simile a quella della
stessa Trinitax 10,

Tentero di dire qualcosa di questo paradigma del pensare
come amore 11,

Ad esso mi orienta I’attesa e il dolore pitl sinceri della cultu-
ra di oggi degna ancora di questo nome; il logoramento delle pa-

10 Cantico Spirituale A, str. 38.

11 Rimando al mio Quale uomo per il terzo millennio?, in «Nuova Umani-
tas, XXIIL, 134, pp. 247-277.



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 15

role; lo smarrimento del pensare; il tramonto del filosofo, del sag-
gio; il silenzio dell’arte schiacciata dal predominio della parola-
concetto; I'avvento di un pensare “collettivo” richiesto dalla tec-
nologia, dai media, ma che minaccia di cancellare I'irripetibilita
del singolo e lo stupore iniziale; il dialogo sempre pili necessario
tra le grandi culture religiose in uno spazio originario che le con-
tenga tutte; la tensione trinitaria della vita cristiana cosi come &
emersa nel Vaticano II.

Tutto, visto nella luce del carisma dell’unita, nel quale penso
di poter dire & aperto alla nostra consapevolezza questo nuovo
paradigma culturale.

L'amore ¢ intuizione profonda, percezione luminosa. L'amo-
re ¢ ragione condotta alla semplicissima zntellettualita, che ¢ la
conoscenza dell’'Uno nell’'Uno, ma che ’Amore, come il Cristo ce
lo ha rivelato, trinitizza, conducendo la ragione negli abissi del
NON dove l'intellettualita, perché trinitaria, ¢ amore. La catego-
ria fondamentale di questo paradigma non puo essere allora che
la bellezza, se & vero che la bellezza ¢ la gloria raggiante dell’'Uno-
Trino, [impossibile rivelato possibile: i molti Uno 'Uno molti, la
parola che si fa spirito lo spirito che si fa parola. La piaga dell’Es-
sere, dell’Uno, rivelata come Piaga d’Amore. Lintellettualita fatta
sensibile. La carne risorta.

Dovremo, allora, abituarci a un pensare che, pur continuan-
do a dirsi — né puo essere diversamente — in parole, in concetti,
ma ora reimmersi in Cristo nelle acque dei simboli, trovera la sua
piena espressione nella relazione viva (con gli altri, con le cose,
con Dio, con se stessi, tutti dati smarriti 12 nella relazione); rela-
zione non astratta ma sommamente concreta. E che per questo
non puo essere che la Parola sostanziale tra noi: il Logos incarna-
to, Gesti fra noi.

E in Lui che il pensiero & amore, sciogliendo la durezza del
concetto nella tenerezza della vita e della vita quotidiana. Un bic-
chiere d’acqua dato per amore nel Cristo Risorto ha la forza espres-

12 «In una notte oscura / con ansia, in amori infiammata, / oh felice ventu-
ra! / uscii, né fui notata, / stando gia la mia casa addormentata» (Giovanni della
Croce, Salita del Monte Carmelo, str. 1).



16 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

siva di pensiero — insieme sintetica e aperta — che nessun concetto
puo avere.

San Bonaventura, nella luce escatologica del grandissimo ca-
risma di Francesco di Assisi che superava grandemente il suo
tempo, aveva intuito tutto cio: egli profetizzava, per il futuro — il
nostro oggi —, un pensare «non discorsivo, assolutamente non
scolastico (...): semplicemente una familiarita intima con il miste-
ro della parola di Dio» 3. Un pensiero che sara dunque «una
semplice comprensione interiorex» 4.

Chi e il soggetto, in questo paradigma culturale?

E sempre il singolo, conquista non cancellabile della cultura
del logos: ma in quanto tu-di-Dio, del Padre. E il tu del Padre &
uno solo: & 'unico Verbo, il Figlio, che nella carne ¢ Gesu. Allora,
il soggetto pensante deve essere il singolo dilatato sulla misura
dell’'unico Cristo, dalla kerosi dell'incarnazione e della croce alla
risurrezione. 1/ soggetto é Gesa in mezzo a not, noi sue membra. E
quella realta che I'esperienza carismatica di Chiara Lubich ha an-
ticipato e chiamato I’Anima.

Ogni atto di pensiero dovra quindi essere emesso dal sog-
getto che ¢ il Cristo fra noi. E quindi da ciascuno di noi, ma in
quanto essenti 'unico Cristo.

Solo allora il nostro pensiero ¢ il pensiero profondo del Cri-
sto (cf. 1 Cor 2, 16).

La figura dominante di questo paradigma non puo essere al-
lora che Gesu stesso, vivente nel rapporto tra noi e lui come dei
tralci con la vite (cf. Gov 15, 5), quel Gest nel quale tutti siamo
una sola Persona (cf. Gal 3, 28). E in lui, 'uomo — ogni uomo,
tutto 'uomo — nella sua umanita divinizzata.

Quale ¢ la realta pensata?

E Pamore in tutta la sua estensione, 'amore come forma di
tutte le forme. «Che il Cristo abiti nei vostri cuori per mezzo della
fede, radicati e fondati nell’amore, affinché riusciate ad apprezzare

3 J. Ratzinger, San Bonaventura. La teologia della storia, Firenze 1991, p.
150.
14 Ibid., p. 149.



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 17

con tutti i santi (!) la larghezza, la lunghezza, I'altezza e la profondi-
ta, per conoscere 'amore di Cristo che supera ogni conoscenza, e
cosi vi riempiate di tutta la pienezza di Dio» (Ef3, 17-19).

Dio ¢ Amore, amore ¢ ogni cosa creata, densificata dall’ Amo-
re nell’incarnazione. E Gesz, allora: la realta pensata non pud che
essere Gestl, 'uomo-Dio (si ricordi san Bonaventura e la sua reduc-
tio artium ad theologiam!). Quel Gest in cui tutto ¢ ricapitolato (cf.
Ef 1, 10). Quel Gesu in cui I'umano — ogni umano — e il divino —
con tutta la sua infinita ricchezza — sono Uno. Gli infiniti volti del
reale sono 'espressione dell’'unico Padre nell'unica Parola: sono
'unico Ciristo.

Quale /a luce? Quella del Cristo, quella che ¢ il Cristo, 'uomo-
Dio. Dunque luce non solo divina (che da sola schiaccerebbe I'uma-
no: si pensi al mito); né luce solo umana (che da sola espelle il divi-
no: si pensl alla modernita). E luce umano-divina. In essa il divino &
colto, & detto, nell'umano, e 'umano & colto, & detto, nel divino, in
una comunione, in uno scambio di doni, in cui ciascuno é sé nell al-
tro tanto in quanto l'altro ritorna a lui nell' amore.

Luce, allora, che agisce ed ¢ percepita solo nella reciprocita del-
Lamore. Per questo il Comandamento Nuovo (cf. Gv 13, 34) ¢ il
vertice di tutto I'insegnamento di Gest.

Se l'attivita del pensare rimane, sia come azione rituale («fate
questo in memoria di me, finché io ritorni»: 1 Cor 11, 26), sia come
concetto prodotto dal pensare, essa ¢ pero gia nell’ esc/mton nel Cri-
sto risorto, in cui l'atto della Parola & Amore, Spirito: «E venuta I'o-
ra, ed € adesso, in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in spirito
e verita (...). Dio & spirito, e coloro che lo adorano, in spirito e veri-
ta devono adorarlo» (Gv 4, 23-24).

Leschaton & gia, in un suo modo, compiuto, perché il Cristo &
risorto: fin d'ora, nella realtd del Risorto fra noi il pensare allora deve
essere dar corpo, visibilita all amore, mostrare la bellezza dell’ amore.

11 pensiero, che nel tramonto che stiamo vivendo del para-
digma del logos, si ¢ chiuso — e agonizza — in un continuo ed este-
nuante ripiegamento su se stesso che pensa e parla, in un conti-
nuo e angosciante volersi possedere, trovera il vero e compiuto se
stesso nell’uscire da sé, seguendo la Kenosi del Logos fino alla
gloria della risurrezione.



18 Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale

La luce del pensiero non ¢ piti mostrata, allora, solamente dal-
I'evidenza del discorso, come era per il paradigma del logos, né cela-
ta nel mistero che avvolge, come era per il paradigma del mito: &
tutta nella semplicissima forza di irraggiamento e di convinzione che
¢ la Parola di Dio vissuta nell’amore reciproco in cui il Risorto si fa
presente.

Piu che semplice accoglimento, come ¢ stato nel paradigma
del mito, il pensare sara restituire nella reciprocita il dono ricevu-
to, nell'interiorita di Dio che in Gesu si ¢ a noi aperta in Trinita.
E ciod che Chiara Lubich chiama il caszello esteriore.

Pit che speculazione, come ¢ stato nel paradigma del logos, il
pensare deve essere «amore contemplativo» 1. «E noi tutti, a viso
scoperto, riflettendo come in uno specchio la stessa immagine (guel-
la del Logos-Uno: riflettere = speculare) siamo trasformati di gloria
in gloria, conforme all’azione del Signore Spirito» (2 Cor 3, 18).

Sara un vedere fin d’ora — & sempre san Bonaventura — «quasi
in un plenilunio» 6. Non ancora la visione nella solarita del giorno
finale, ma qualcosa che realmente la anticipa, per 'evidenza del
Cristo risorto fra quanti entrano in questo paradigma culturale 17,

15 Ibid,, p. 293.

16 Ibid.. p. 146, n. 36.

17 «Nel punto di fuga della sua [di Bonaventura] teologia della storia tro-
va posto la stessa parola con cui Agostino chiudeva la sua opera cosi simile ep-
pure cosi diversa, il De civitate Dei — la parola pace: “e allora sara la pace”. Ma
questa pace ¢ divenuta in Bonaventura pil vicina alla terra. Non & quella pace
nell’eternita di Dio che mai piti avra fine e che seguira alla rovina di questo mon-
do; & una pace che Dio istituird su questa stessa terra, spettatrice di cosi tanto
sangue e lacrime, come se volesse ancora mostrare per lo meno nel momento
della fine come sarebbe potuto o dovuto essere in realta secondo i suoi disegni.
Spira dunque gia il soffio di un tempo nuovo in cui il desiderio dello splendore
dell’altro mondo & plasmato da un profondo amore per questa terra sulla quale
noi viviamo. Ma pur con tutta la molteplice diversita dei tempi, che in questo
modo divide anche 'opera dei grandi teologi cristiani, persiste tuttavia un’unita
fondamentale; sia Agostino che Bonaventura sanno che alla Chiesa, che spera
nella pace per “un giorno avvenire”, & affidato I’amore per il “presente”, e che il
regno della pace eterna cresce nel cuore di coloro che realizzano nel proprio
tempo la legge dell’'amore di Cristo. Entrambi si sono sottomessi alla parola del-
I’Apostolo: “Ora, dunque, rimangono queste tre cose: la fede, la speranza e la
carita. La pit grande & pero la carita” (1 Cor 13, 13)» (ibid., pp. 302-303).



Il pensare come amore. Verso un nuovo paradigma culturale 19

Mi sia consentito di concludere pensando a Maria.

Questo paradigma culturale del quale parliamo, ¢ forse 'e-
mergere in tutta pienezza del carisma di Maria, finora nascosto in
raccoglimento orante e agente nel cammino delle culture dell’uo-
mo? Nel grembo onniavvolgente del mito? Nella speculazione ri-
flettente la luce di Dio della cultura del logos?

E che ora si mostra apertamente nella presenza bella dello
Spirito?

Il pensare come amore, ¢ il suo? 18.

GIUSEPPE M. ZANGHI

18 «Pit incarnata, la teologia simbolica di Caterina e di Teresa di Lisieux &
come un riflesso della “teologia” di Maria “che raccoglie” nel suo cuore tutto il
mistero di Gest (Lc 2, 19)» (E-M. Léthel, Verita e amore di Cristo nella teologia
dei santi, «Path», 1, 2002/2, Citta del Vaticano, p. 306).



