
EDITORIALE Nuova Umanità
XXV (2003/2) 146, pp. 125-138

LA GLOBALIZZAZIONE.
UNA SFIDA ALL’ESPERIENZA UMANA

1. Se è indubbio che la globalizzazione costituisce una sfida,
è altrettanto indubbio che si tratta di sfida che raggiunge un ine-
dito livello di radicalità: nel senso che viene a toccare le “radici”
dell’identità umana.

Il fatto è che non riusciamo del tutto a padroneggiare, pur
intuendolo in qualche modo, il novum che tale fenomeno intro-
duce nella storia. Si tratta, infatti, del prodursi di uno spazio in
cui, per la prima volta e in forma irreversibile, le differenti identi-
tà in cui si esprime l’esperienza umana entrano in rapporto di re-
ciproca visibilità e comunicazione.

È questo un evento culturale di enorme portata antropologica.
Occorre peraltro tener presente  che esso è mediato e in no-

tevole misura fatto possibile da due fenomeni strettamente con-
nessi: i risultati tecnologici resi disponibili dalla ricerca scientifica
e la globalizzazione del mercato e della produzione che ha inve-
stito l’economia.

La comunicazione planetaria quale spazio di gestione dell’e-
sistenza in un’ideale reciprocità di relazioni offerta ai singoli, alle
istituzioni sociali, alle tradizioni culturali e religiose, viene in tal
modo supportata e regolata, primariamente, dalla rete mediatica
e dalla dinamica economica 1.

1 Sulle ripercussioni antropologiche di tutto ciò, si vedano le riflessioni of-
ferte da G. Colzani, Il cittadino globale; A. Fabris, Globalizzazione, comunicazione,
etica; S. Zamagni, Una lettura socio-economica della globalizzazione, in Globalizza-
zione, comunicazione, tradizione, Progetto di ricerca interdisciplinare, Quaderni
della Segretaria Generale CEI, VI (2002), n. 21, pp. 69-83, 85-101, 177-200.



Con due effetti: lo spiazzamento delle istanze antropologi-
che tradizionali, che rischiano di trovarsi in ritardo – quando non
emarginate – nella capacità di offrire discernimento e indirizzo a
ciò che sta accadendo a un ritmo che sfugge al loro controllo 2; e
il pericolo di una deriva ideologica, secondo la quale sono i pro-
cessi immanenti a una determinata logica economica e scientifico-
tecnologica a costituire, essi stessi, il significato della globalizza-
zione e, alla fine, il suo obiettivo determinante.

La sfida così posta all’esperienza umana è quella che viene dal
pericolo di trasformare ciò che, per sé, è funzionale alla promozione
e alla crescita dell’identità antropologica, in un radicale misconosci-
mento della stessa, in quanto sottoposta a un processo che non solo
non obbedisce a criteri antropologici ed etici, ma alla fine antepone
l’efficacia e il risultato economici e tecnico-scientifici all’uomo.

Parafrasando la nota tesi di Francis Fukuyama, ciò che può
delinearsi è una sorta di «fine della storia» 3, qualora ciò che è in
funzione della persona umana finisse col subordinare a sé que-
st’ultima. La storia, ha scritto Maria Zambrano, «non avrebbe più
senso se non fosse la rivelazione progressiva dell’uomo. Se l’uomo
non fosse un essere nascosto che deve rivelarsi a poco a poco» 4.

Ciò è confermato, e reso ancor più evidente, dalle ripercus-
sioni a livello politico.

Si tratta, da un lato, della difficoltà e incapacità quasi strut-
turale di gestire la novità della situazione che, di fatto, si è già in-
staurata e sempre più va imponendosi; e, dall’altro, delle reazioni,
di vario segno, che vanno profilandosi nei confronti del processo
in gestazione, avvertito nella sua brutale forza d’imposizione assi-
milatrice e uniformante 5.

2 Cf. F. Casetti - C. Giaccardi, Tradizione e comunicazione nell’era della glo-
balità, ivi, pp. 29-48.

3 Cf. F. Fukuyama, La fine della storia e l’ultimo uomo, Rizzoli, Milano
1996.

4 M. Zambrano, Persona e democrazia. La storia sacrificale, Mondadori, Mi-
lano 2000, p. 29.

5 Nel caso delle spinte fondamentalistiche che attraversano i vari universi
religiosi è in gioco – in forme anche pericolose e devianti – la difesa della propria
identità particolare. Mentre nei movimenti di resistenza e opposizione alla globa-

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana126



Come nota il premio nobel per l’economia Amartya Sen

«La contemporanea presenza di opulenza e agonia nel mon-
do che abitiamo rende difficile evitare interrogativi fondamentali
sull’accettabilità etica dell’organizzazione sociale prevalente e sui
nostri valori (…). Nel mondo contemporaneo c’è un impellente
bisogno di porre domande non solo sull’economia e la politica
della globalizzazione, ma anche sui valori e sull’etica che formano
la nostra concezione del mondo globale» 6.

Che non si tratti di sfida soltanto teorica o di modesta porta-
ta, ce lo ha conficcato nel cuore la tragedia dell’11 settembre.

Non solo perché, per un’interminabile frazione di tempo, ha
dato visibilità agli innumerevoli 11 settembre – piccoli o grandi,
ma sempre tragici perché aventi a protagonista l’uomo – che
troppo spesso si consumano nel silenzio o troppo presto si perdo-
no nell’oblio. Ma anche perché è diventato un simbolo universa-
le, impastato di carne e di sangue, di ciò che solo l’economia e la
tecnologia rendono praticabile, ma che può trasformare la pro-
messa di comunicazione e incontro, che esse fanno possibile, in
un estremo conflitto di morte.

È urgente prendere coscienza che è in gioco l’identità del-
l’uomo e, di conseguenza, lavorare a fondo e a tutti i livelli, scrive
un altro premio nobel per l’economia, Joseph Stiglitz, affinché la
«globalizzazione dal volto umano diventi una realtà» 7.

Tenendo conto che ciò avviene proprio nel momento in cui,
soprattutto in Occidente, quando non si sposa la deriva ideologi-
ca prima descritta, la tentazione è quella della rassegnazione. Un
maestro del giornalismo come Sergio Zavoli così la descrive, con
disincanto: «l’uomo non può che essere uguale a sé medesimo, da

lizzazione è in gioco – anche qui in forme spesso discutibili – la necessità d’intro-
durre nel governo di essa decisivi correttivi d’ordine antropologico e sociale. Su
tutto ciò si veda il Dossier del recente Colloquio Internazionale Tra religione e ir-
religione. Fondamentalismo e indifferenza, ITC-isr, Castel Ivano, 19-22 settembre
2002.

6 A. Sen, Globalizzazione e libertà, Mondadori, Milano 2002, pp. 11-27.
7 Globalization and Its Discontents, tr. it., Einaudi, Torino 2002, p. 256.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana 127



sempre i suoi limiti sono già scritti».
Ma è Zavoli stesso, da laico, a riconoscere, con lealtà e co-

raggio, che solo un’ispirazione altra, quella che viene da Dio, dal
Dio che si fa uomo in Cristo, può infrangere questo cerchio chiu-
so e deprimente, facendo cogliere nella sfida del presente l’appel-
lo a un’inedita maturazione.

2. Non è un caso che il Vaticano II – quasi «nuova Penteco-
ste», secondo l’intuizione di Giovanni XXIII –, ponendo al cen-
tro del suo interesse l’identità e la missione della Chiesa, abbia av-
vertito l’esigenza di rivolgersi all’uomo, guardando ai grandi ap-
puntamenti che la storia segna sul suo cammino.

La Gaudium et spes offre con ciò, insieme ai contenuti pre-
ziosi che racchiude, un’irrinunciabile indicazione di metodo. La
sua parte seconda, in cui sono delineati alcuni degli incalzanti
problemi del nostro tempo, è infatti preceduta dalla parte prima:
«La Chiesa e la vocazione dell’uomo».

Si sottolinea in tal modo che la chiave per affrontare le sfide
odierne va ricercata nell’interpretazione che l’uomo dà di se stes-
so. La Chiesa è invitata a prender coscienza – dirà Giovanni Pao-
lo II – che l’uomo è «la sua via» (cf. Redemptor hominis, 14), e
che il Vangelo di Cristo offre un’interpretazione e un’esperienza
specifica e determinata di ciò che l’uomo è chiamato ad essere 8.

Se per guardare alla storia occorre guardare all’uomo, per
guardare all’uomo occorre guardare a Cristo.

Non dobbiamo dare per scontata la portata di quest’indica-
zione del Concilio. È vero – come si è notato 9 – che la sua esecu-
zione è solo incipiente, nella Gaudium et spes. Ma è altrettanto vero

8 Cf. A. Scola, “Gaudium et spes”: Dialogo e discernimento nella testimo-
nianza della verità, in R. Fisichella (ed.), Il Concilio Vaticano II. Recezione e attua-
lità alla luce del Giubileo, San Paolo, Cinisello Balsamo 2000, pp. 82-114; sull’a-
spetto antropologico mi permetto rinviare ai miei: L’uomo nel mistero di Cristo e
della Trinità. L’antropologia della “Gaudium et spes”, in «Lateranum», LIV
(1988), n. 1, pp. 164-194; Antropologia teologica e agire umano nel mondo nella
“Gaudium et Spes”, in «Lateranum», LV (1989), n. 1, pp. 176-207.

9 Cf. F.G. Brambilla, Antropologia teologica, in G. Barbaglio - G.P. Bof - S.
Dianich (edd.), Teologia, Cinisello Balsamo 2002, pp. 72-108 (cf. pp. 73-78).

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana128



che la direttrice di marcia è così tracciata e, con ciò, l’apporto che
può e deve venire dall’antropologia cristiana è non solo decisamen-
te, ma direi decisivamente messo in gioco per il futuro del mondo.

L’affermazione centrale di questa direttrice è espressa, come
noto, in Gaudium et spes 22:

«Solamente nel mistero del Verbo incarnato si clarifica vera-
mente il mistero dell’uomo. (…). Cristo che è il nuovissimo
Adamo, nella rivelazione del mistero del Padre e del suo
amore, manifesta pienamente l’uomo all’uomo stesso e a lui
fa nota la sua altissima vocazione».

Troviamo qui tratteggiato l’intrinseco rapporto tra antropo-
logia e cristologia e, di conseguenza, tra il mistero dell’uomo e il
mistero di Dio.

Con l’affermazione del primo si scavalca un certo estrinseci-
smo tra la visione dell’uomo e la cristologia: quasi che l’evento di
Cristo venga soltanto a restaurare l’ordine già dato in Adamo. Di-
re che «solamente nel mistero del Verbo incarnato si clarifica il
mistero dell’uomo», significa rovesciare la prospettiva: è in Cri-
sto, e in vista di Lui, che l’uomo è creato e redento.

Con l’affermazione del secondo rapporto – quello tra il mi-
stero dell’uomo e il mistero di Dio – si scavalca l’estraniamento
tra il progetto di umanesimo proposto dalla modernità spesso a
prescindere da Dio, e l’attestazione della rivelazione di Cristo sal-
vezza dell’uomo, che viene dal Vangelo.

Come ha scritto Giovanni Paolo II, mentre molte correnti di
pensiero e di prassi, nel passato e nel presente, «sono state pro-
pense a dividere e perfino a contrapporre il teocentrismo e l’an-
tropocentrismo, la Chiesa, invece, seguendo il Cristo, cerca di
congiungerli in maniera organica e profonda. E questo è anche
uno dei principi fondamentali, e forse il più importante, del magi-
stero dell’ultimo concilio» (Dives in misericordia, 1).

Il compito che sta ancora in gran parte davanti a noi, e che
la globalizzazione rende improcrastinabile, è quello di dare conte-
nuto teologico, respiro profetico ed efficacia esistenziale e storica a
questa prospettiva.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana 129



Quale ne è la chiave? Quali le linee-forza?
Si tratta di attualizzare e rendere sperimentale nell’esistenza

una visione “cattolica”, e cioè non parziale o riduttiva, ma inte-
grale e universale della persona 10, centrata sui due pilastri della
tradizione cristiana, che acquistano rilievo e incisività nell’oriz-
zonte cristologico: «l’unità sostanziale della persona» nella sua
costitutiva apertura alla trascendenza, e «il principio trinitario
che vede tale unità nella prospettiva del dono di sé e della comu-
nione» 11. Scrive la Gaudium et spes al n. 24:

«il Signore Gesù quando prega il Padre, perché “tutti siano
una cosa sola, come io e te siamo una cosa sola” (Gv 17, 21-
22), mettendoci davanti orizzonti impervi alla ragione uma-
na, ci ha suggerito una certa similitudine tra l’unione delle
persone divine e l’unione dei figli di Dio nella verità e nella
carità. Tale similitudine manifesta che l’uomo, il quale in ter-
ra è la sola creatura che Iddio abbia voluto per se stesso,
non possa ritrovarsi pienamente se non attraverso un dono
sincero di sé (cf. Lc 17, 33)».

È questa la «misura alta» dell’antropologia cristiana che Gio-
vanni Paolo II, nel forte messaggio della Novo millennio ineunte
(cf. n. 31), propone come compito alla cultura cristianamente
ispirata.

«Non si tratta – commenta – d’imparare soltanto le cose che
Gesù Cristo ha insegnato, ma di “imparare Lui”» (RVM 14), «per
vivere in Lui la vita trinitaria, e trasformare con Lui la storia sino
al suo compimento» (NMI 29).

10 Integralità e universalità, a ben vedere, sono costitutivi tipici e mutua-
mente implicantisi della visione cristiana della persona, che possono essere
espressi dall’aggettivo «cattolico». Già anni addietro, questa intuizione profonda-
mente cristiana della persona, capace di rispondere alle sfide dei nostri tempi, è
stata sviluppata profeticamente da Chiara Lubich, che parlava di «uomo mon-
do», e da E. Balducci, che prefigurava un «uomo planetario».

11 Card. D. Tettamanzi, I cristiani e le sfide della scienza, Sintesi dei lavori
di gruppo all’Assemblea della CEI (novembre 2002), in «L’Avvenire», 22 nov
2002 – Documenti.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana130



Tale indicazione è tanto più realistica e urgente, se si tiene
conto del fatto che il processo di spersonalizzazione dell’essere
umano in cui possono sfociare non pochi vettori della globalizza-
zione, sta provocando – nota il papa – «una diffusa esigenza di
spiritualità» (cf. NMI 33; RVM 5). Essa, non di rado, imbocca vie
non solo fuorvianti, ma anche antropologicamente regressive, ma-
nifestando, però, che è solo la conversione e la trasformazione del
cuore, visitato dalla grazia di Dio, il principio di ogni autentico
rinnovamento personale e di ogni efficace assunzione di respon-
sabilità sociale.

Per la fede cristiana, è il guardare al Padre, al Figlio fatto
uomo, crocifisso e risorto, e allo Spirito Santo effuso «senza misu-
ra» su ogni carne, che rischiara le linee-forza di un’antropologia
integrale, mostrandone la capacità d’intercettare i bisogni e le
istanze del tempo, sintonizzandoli alla presenza e all’azione di Dio
nella storia.

La verità, la maturazione e la promozione della persona non
si possono confondere o ridurre a nessun’altra dimensione dell’e-
sistenza: sia essa quella biologica, psichica, culturale o sociale. Il
nucleo sorgivo e dinamico della persona si dà nella relazione di
Dio a noi e di noi a Dio, in Cristo.

Così, la sequela di Cristo diventa la dinamica personalizzante
che attraversa, vivifica, unifica e intenzionalizza nella direzione del
loro più autentico significato, tutte le dinamiche in cui si storicizza
la realizzazione della persona.

Dinamiche che certo, in un tempo come il nostro, segnato
dalle pionieristiche frontiere delle scienze e della tecnica anche in
riferimento all’uomo, vanno comprese e promosse nei loro speci-
fici significati, ma nella prospettiva di un umanesimo autentica-
mente “cattolico”: perché, solo in tal modo, diventano feconde in
ordine a una realistica e fruttuosa incarnazione della verità del-
l’uomo.

3. Guardare al Padre, innanzi tutto, al Padre che è Agápe (cf.
1 Gv 4, 8.16). Sta qui, nel rapporto con Dio/Abbà e, prima, nel
rapporto che Dio/Abbà stabilisce gratuitamente con l’uomo in
Cristo, il principio dell’antropologia cristiana. Nella rivelazione

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana 131



dell’agápe della Trinità, è come se un raggio di luce e di fuoco
partito dal cuore di Dio raggiungesse ciascuno personalmente,
destandolo allo stupore di un’esistenza vissuta nella storia, che di-
venta insieme una divina avventura di comunione.

L’agápe del Padre, che, nel Figlio inviato nel mondo, penetra
le fibre più intime della nostra carne e del nostro spirito, suscita
l’atteggiamento radicale dell’antropologia cristiana: la fede.

Essa – cito liberamente la Dei Verbum – è l’atto di libertà
con cui la persona si affida e si consegna tutt’intera a Dio che,
rendendosi presente e illuminando il centro dell’essere umano,
l’accoglie e l’interpella con il suo infinito e personalissimo sguar-
do d’amore (cf. n. 5).

La fede nel Padre Amore dice così la relazione originaria
dell’uomo a Dio in Cristo. E sprigiona nell’esistenza l’atteggia-
mento che dà il “la”, la forma e l’indirizzo a ogni altro atteggia-
mento: la fiducia in Dio, la responsabilità verso il prossimo e la
consegna della vita a un progetto che, pur trascendendo gli oriz-
zonti umani, è posto nelle mani dell’uomo, e diventa pienamente
leggibile e affidabile nel volto di Cristo.

Se Dio è Agápe, l’esistenza è sottratta al destino, al caso, al-
l’arbitrio, all’ignoto, ma anche allo sguardo inquisitore e tiranni-
co, al giudizio senza pietà e appello, al fantasma del super-io, so-
ciale o tecnologico, che governa dispotico l’io, riducendolo in
schiavitù.

La crisi dell’immagine di Dio conosciuta dalla cultura occi-
dentale, la critica psicologica e sociologica alla figura paterna, così
come l’esigenza di ritrovare la fonte di luce e di vita che alimenta e
rischiara l’esistenza, invocano la riscoperta del Padre amore, da
cui «ogni paternità discende nei cieli e sulla terra” (cf. Ef 3, 15).

L’agápe del Padre è la radice della libertà del Figlio.
Cristo mostra di essere il Figlio, perché è libero; e, di con-

verso, egli è libero, perché è il Figlio del Padre Amore.
La libertà del Figlio è generata e custodita dall’agápe del Pa-

dre, e si esprime essa stessa, perciò, nel dono di sé.
La contrapposizione, tutta moderna, tra teocentrismo e an-

tropocentrismo ha la sua chiave di soluzione, guardando al Cristo,

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana132



nella libertà dell’uomo adulto che, fatto figlio da Cristo nell’ascol-
to della Parola e nella grazia dell’Eucaristia, concepisce e attua la
sua libertà come risposta a una chiamata e come dedizione.

Sino a liberarsi non solo dei falsi idoli mondani e della sog-
gezione a qualsivoglia determinismo storico, scientifico, economi-
co e politico, ma anche del fantasma di un Dio paternalistico, per
sperimentare progressivamente in sé il dono di una libertà matura
e provata, che si fa trasparenza dell’agápe del Padre nel rapporto
con l’altro.

Di qui, il frutto sociale dell’agápe: l’amicizia. «Non vi chiamo
più servi, (…) ma vi ho chiamati amici, perché tutto ciò che ho
udito dal Padre l’ho fatto conoscere a voi. (…) Questo vi coman-
do: amatevi gli uni altri» (Gv 15, 15.17).

Amici: è qualcosa di più che fratelli, perché l’amicizia esprime
la libertà, la reciprocità, il rischio, la fedeltà, la gioia e la novità del-
l’incontro dei diversi che si riconoscono, appunto, come fratelli.

La philadelphía cristiana non è semplice ripresa del pur no-
bile ideale della philía greca: è qualcosa di nuovo, frutto della li-
bertà del Figlio.

Non è un fatto elitario, che relega la comunità cristiana in
una nicchia priva di reale incidenza storica, ma il principio di una
nuova socialità. Lo intuisce con forza, perché lo vede realizzato in
Cristo vivente nel suo Corpo che è la Chiesa, l’apostolo Paolo:
«Voi siete tutti figli di Dio per la fede in Cristo Gesù. Infatti, voi
tutti che siete stati battezzati in Cristo vi siete rivestiti di Cristo.
Non c’è qui né Giudeo né Greco; non c’è né schiavo né libero;
non c’è né maschio né femmina; perché voi tutti siete uno in Cri-
sto Gesù» (Gal 3, 26-28).

Non è necessario esplicitare, tanto è evidente, la straordina-
ria portata antropologica e sociale di quest’affermazione.

Sperimentare e crescere, in Cristo, nella libertà dei figli si-
gnifica cogliere il progetto di comunione che, come appello di
fraternità e liberazione, illumina le differenze e impegna a vincere
le conflittualità.

Paolo ne coglie la grazia e il compito guardando alle divisio-
ni sociali e religiose del suo tempo. Che cosa significa oggi, tutto
ciò, per l’antropologia cristiana?

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana 133



Il rapporto tra l’uomo e la donna, vissuto in Cristo, ha fatto
certamente passi da gigante: ma non mi sentirei di sostenere che
sotto tutti gli aspetti, e in tutti gli ambiti, abbia attraversato la so-
glia della reciprocità. Un deficit di espressione culturale e di prati-
ca incidenza del progetto antropologico dischiuso dall’esperienza
della fede cristiana, nasce anche da questo fatto.

Quanto al rapporto tra schiavi e liberi, basta pensare alle in-
credibili forme di povertà e sottosviluppo che incatenano quante
decine di milioni di uomini e di donne? Scrive Giovanni Paolo II
nella Novo millennio ineunte, citando Mt 25: «Su questa pagina,
non meno che sul versante dell’ortodossia, la Chiesa misura la sua
fedeltà di Sposa di Cristo» (n. 49).

E per quanto riguarda il rapporto tra giudei e gentili, non ci
troviamo di fronte a un orizzonte nuovo, inesplorato, difficile, ma
ineludibile: quello dell’incontro tra il Cristo vivente nella Chiesa e
le religioni? Per non dire dell’incontro tra le diverse culture e del-
la necessità di uno sguardo nuovo nei confronti di chi è straniero?

Riprendendo l’effato caro ai Padri della Chiesa, e caricando-
lo di un ulteriore contenuto esistenziale e persino politico, la
Gaudium et spes afferma che «con l’incarnazione il Figlio di Dio si
è unito, in certo modo, a ogni uomo» (n. 22). La vocazione alla fi-
gliolanza – e dunque all’universale fraternità – è inscritta in ogni
essere umano per il fatto stesso che è creato e redento in Cristo, e
perciò chiamato a incontrarsi con Lui e a vivere di Lui, nella tra-
ma variegata delle relazioni umane.

L’amore del Padre e la grazia del Cristo ci raggiungono e ci
vivono, dal di dentro di noi, nello Spirito Santo. È Lui, lo Spirito,
che dona l’esperienza della libertà e della comunione: «E che voi
siete figli ne è prova il fatto che Dio ha mandato nei nostri cuori
lo Spirito del suo Figlio che grida: Abbà, Padre!» (Gal 4, 6).

L’antropologia cristiana ha il suo vitale respiro nello Spirito.
Quel soffio di vita che Dio, traendolo dal suo intimo, ha inalato
nelle narici dell’Adamo plasmato dal fango, quel soffio che il Cri-
sto risorto, trasformato dalla croce in «Spirito datore di vita», ha
alitato sui discepoli nel cenacolo (cf. Gv 20, 19), è il simbolo pla-
stico e il protagonista vivo della creazione sempre nuova dell’uo-
mo nuovo in Cristo.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana134



E come la fede è esperienza della paternità e la carità frater-
na della figliolanza, così il vangelo invita a cogliere il segreto della
speranza cristiana nel dono dello Spirito.

Lo Spirito – scrive Paolo – «viene in aiuto alla nostra debo-
lezza», «intercedendo con insistenza per noi, con gemiti inespri-
mibili; e colui (il Padre) che scruta i cuori sa quali sono i desideri
dello Spirito, poiché egli intercede per i credenti secondo i dise-
gni di Dio» (cf. Rm 8, 23.26-27).

È qui, nei gemiti dello Spirito, che la parabola dell’antropo-
logia cristiana penetra nelle menti e nei cuori, come progetto
d’incarnazione storica e come invocazione di compimento, che
trascende la storia tuffandosi nel mistero insondabile del Dio
«più grande del nostro cuore» (1 Gv 3, 20).

La storia umana, col suo fardello tragico e le sue imprevedi-
bili incognite, ma anche con le sue promesse e le sue chances, è
avvolta, penetrata e orientata dall’agápe della Trinità, quale offer-
ta di verità e di grazia alla libertà umana 12: lo sguardo d’amore
del Padre, la solidarietà abissale del Figlio che ha fatto suo ciò
che è nostro e nostro ciò che è suo, e il gemito dello Spirito che
trasfigura nelle doglie d’un parto cosmico il dramma della storia
(cf. Rm 8, 22.19-21).

Lo Spirito, fonte della speranza, continuamente dischiude
l’avvento dell’agápe di Dio come principio di liberazione e d’in-
contro tra gli uomini nella storia. Non accanto o al di là di essa,
ma dentro di essa. Come il sale che dà sapore, il lievito che fer-
menta la pasta (cf. Mt 13, 33), il seme che cade in terra, marcisce
e muore e così dà molto frutto (cf. Gv 12, 24).

È la logica del Cristo pasquale, che getta luce anche sul modo
con cui affrontare e assumere, spiritualmente e culturalmente, la
sfida della globalizzazione, denunciandone profeticamente i peri-
coli e le deviazioni: prenderne su di sé il travaglio e persino il ne-
gativo, per dischiudervi dal di dentro un sentiero imprevisto di
luce e di vita.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana 135

12 Cf. il mio L’agape come grazia e libertà. Alla radice della teologia e prassi
dei cristiani, Città Nuova, Roma 1994.



Gesù assume l’esistenza perduta, per offrire all’uomo un’esi-
stenza liberata. Se l’uomo diventa schiavo, nell’illusione di affer-
mare da sé la propria signoria, Cristo insegna a farsi schiavo dei
fratelli per la ragione opposta, «per l’amore che afferma l’altro in-
vece dell’io, e nega così la logica dell’autoaffermazione» 13.

In Cristo crocifisso, riconosciuto e in sé accolto nei suoi mille
volti di sofferenza, resistenza e scacco, il margine diventa frontiera,
la pietra scartata dai costruttori testata d’angolo (cf. Mc 12, 10).

4. La visione cristiana della persona nella luce del mistero di
Cristo «non dà soluzioni bell’e pronte, ma indica un processo di
trasformazione dei soggetti e della cultura implicati nella transizio-
ne epocale in atto: un pensiero-azione che offre ai singoli lo spazio
della libera adesione, nell’orizzonte di un’etica della responsabilità
e della reciprocità che al tempo stesso restituisce a Dio lo spazio per
la Sua azione liberante e trasformatrice della storia» (G. Avogadri).

Là dove la comunione e la prassi dei discepoli è vissuta nello
Spirito, il Signore risorto si fa presente (cf. Mt 18, 20) non solo
nell’intimo dei cuori e delle menti, ma nelle relazioni d’amore e
nelle spinte di liberazione da Lui suscitate, venendo incontro alle
aspirazioni e acquisizioni positive dell’umanità, frutto anch’esse
dell’azione dello Spirito (cf. GS 22).

La “misura alta” dell’antropologia cristiana è chiamata non
solo a esprimersi nella testimonianza personale e comunitaria,
ma, attraverso un creativo impegno di riflessione culturale e in
dialogo con chi cerca la verità e serve la giustizia, a calarsi entro le
dinamiche complesse e le diverse dimensioni della socialità, per
generare categorie d’interpretazione e progetti di gestione confor-
mi al pensiero di Cristo (cf. 1 Cor 2, 16) e adeguati alle sfide.

L’invito rivolto dal Concilio perché non s’indulga oltre in
un’etica puramente individualista (cf. GS 30), diventa impegno a
un inedito incontro tra la visione cristiana della persona e le scienze
naturali, l’economia, la politica e l’arte. Occorre esplicitare le con-
seguenze teoretiche e pratiche del principio secondo cui – per dirlo

13 A. Rizzi, Gesù e la salvezza. Tra fede, religioni e laicità, Città Nuova,
Roma 2001, p. 95.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana136



con P. Ricoeur – «l’alterità non s’aggiunge dal di fuori all’ipseità,
come per prevenirne la deriva solipsistica, ma appartiene al tenore
di senso e alla costituzione antropologica dell’ipseità» 14.

In questo, la fede cristiana ha da giocare un ruolo storica-
mente decisivo nel contesto della globalizzazione, secondo la pro-
spettiva di quella che è stata definita la necessaria risemantizzazio-
ne della socialità 15.

E ciò per una ragione che è intrinseca all’evento stesso della
rivelazione. In esso, infatti, la grammatica della relazione, per la
prima volta e in modo radicale, diventa essenziale per esprimere
sia il mistero di Dio sia la vocazione dell’uomo.

Dio stesso – spiega Agostino nel De Trinitate – è relazione:
perché è Padre, è Figlio, ed è, con ciò, relazione tra i due, Dono
reciproco, Amore, Spirito 16. Il che non può non avere delle con-
sistenti conseguenze anche a livello antropologico.

Per non portare che un esempio, il recupero e l’inserimento
di una logica relazionale all’interno della riflessione economica è
di capitale importanza nel momento in cui il paradigma indivi-
dualista, su cui la scienza economica si è costruita e ancora si reg-
ge, è in grave crisi 17.

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana 137

14 P. Ricoeur, Soi-même comme un autre, Du Seuil, Paris 1990, p. 367. H.U.
von Balthasar, in sintonia con questa osservazione, ha sottolineato un deficit e un
compito specifici della cultura d’ispirazione cristiana nel nostro tempo, afferman-
do che «la dimensione dell’intersoggettività, su cui si fonda l’etica del Vangelo,
non poteva trovare nel pensiero antico-classico una fondazione filosofica suffi-
ciente e non è riuscita neppure oggi a farsi tema davvero capitale della filosofia
cristiana», (Gloria. Una estetica teologica, vol. 5: Nello spazio della metafisica. L’e-
poca moderna, tr. it., Jaca Book, Milano 1978, p. 31). Per uno sviluppo in positivo
di questa prospettiva, cf. il mio Sul concetto e il luogo di un’antropologia trinitaria,
in P. Coda - L. Zak (edd.), Abitando la Trinità. Per un rinnovamento dell’ontologia,
Città Nuova, Roma 1998, pp. 123-135; G.M. Zanghí, Quale uomo per il terzo mil-
lennio?, in «Nuova Umanità», XXIII (2001/2), n. 134, pp. 247-277.

15 P. Donati, Teoria relazionale della società, F. Angeli, Milano 1991; Id., La
qualità civile del sociale, in P. Donati - I. Colozzi (edd.), Generare il “civile”. Nuo-
ve esperienze nella società italiana, Il Mulino, Bologna 2002, pp. 23-57.

16 A. Agostino, De Trinitate, V,5,6; V,11,12.
17 Cf. P.L. Sacco - S. Zamagni (edd.), Complessità relazionale e comporta-

mento economico. Materiali per un nuovo paradigma di relazionalità, Il Mulino,
Bologna 2002; B. Gui - R. Sugden, Economics and sociality, Cambridge Univer-
sity Press, 2003. Sono debitore di quanto segue al prof. Luigino Bruni, che cor-
dialmente ringrazio per le sue indicazioni.



Tale paradigma, infatti, palesa l’incapacità a farsi strumento
efficace nell’affrontare i problemi della povertà, della fame nel
mondo e dell’iniqua distribuzione della ricchezza, nonché l’appa-
rente paradosso di un aumento dell’infelicità nei paesi ad alto
reddito pro capite, dove studi empirici mettono in luce che avere
più ricchezza finisce appunto col diminuire la felicità.

Se avere più reddito per acquistare più beni, non solo pena-
lizza chi è escluso da questo circolo “virtuoso”, ma rende meno
felice anche chi ne è protagonista, allora occorre domandarsi qual
è il significato e la natura dei beni. Se l’economia è nata con lo
scopo di promuovere la “ricchezza delle nazioni”, ma tale ric-
chezza porta non benessere bensì malessere, allora la crisi non in-
veste aspetti marginali, ma la visione dell’uomo su cui poggiano la
struttura epistemologica e la gestione pratica dell’economia.

La separazione dei beni dalle persone che li producono,
scambiano e consumano, fa sì che ad essere valorizzato non sia il
rapporto tra le persone che impegna nel processo di produzione-
scambio-distribuzione delle cose, ma le cose stesse. La povertà è,
sì, mancanza di beni, ma anche mancanza di rapporti veri entro
cui la persona si realizza, o il prevalere di rapporti viziati.

Dare centralità alla visione cristiana della persona e della re-
lazione tra le persone significa porre le basi antropologiche per
una rivoluzione copernicana della cultura, capace d’interagire
profeticamente e costruttivamente con la globalizzazione.

L’essenziale è non dimenticare ciò che diceva Ireneo di Lio-
ne, Padre della Chiesa del II secolo: «la gloria di Dio è l’uomo vi-
vente, la vita dell’uomo è la visione di Dio» 18.

PIERO CODA

La globalizzazione. Una sfida all’esperienza umana138

18 Adv. Haer., IV,20,7.


