
SAGGI E RICERCHE Nuova Umanità
XXVI (2004/6) 156,  pp. 813-831

EDUCARE IL PENSIERO:
UNA SFIDA PER LA CULTURA CONTEMPORANEA

Occorre occuparsi del pensiero che porta alla saggezza piuttosto di quello
che determina l’intelligenza. In fondo, se si diventa saggi non è così diffici-
le poi diventare anche intelligenti. Se si comincia invece dall’esser intelli-
genti si hanno poche speranze di diventare saggi, perché è facilissimo cade-
re nella “trappola” dell’intelligenza.

Edward De Bono

1. IL SENSO DEL PENSARE

Le domande perché pensare e qual è il senso del pensare
possono apparire addirittura banali nella loro disarmante sempli-
cità. Siamo proprio sicuri di possedere la risposta al “perché” del
pensare e al suo “senso”? Il nostro pensare è sempre sensato?

Sappiamo che chi compie “bene” il male, magari applicando
strategie sofisticate di pensiero, agisce comunque male, ma in
questo caso si può affermare che il suo pensare è sensato? È chia-
ro che la domanda sottende palesemente una valenza etica che, se
trascurata, consentirebbe di affermare, come conseguenza, che
ogni idea è sempre e comunque un pensare con senso.

La domanda quindi «Perché pensare?» ha una risposta al-
trettanto ovvia e sconcertante quanto la domanda medesima:
«Pensare per essere». Anche una pianta è. Un libro è. Ogni cosa
è. È chiaro, quindi, che quando si parla di pensare, non si può
che riferirsi ad un pensare con senso, che non può essere ridotto



ad un essere mera presenza o parvenza, ma rimanda a significati
più ricchi e profondi.

Possiamo affermare, allora, che il “pensare” deve caratteriz-
zarsi come “essere”, non nel semplice significato di “esistente”,
ma di colui che si interroga, viene fuori, esce, cammina. “Esiste-
re”, infatti, è esegesi ed esodo, per cui il pensare comporta lo
sforzo di «fare esodo», di andare da noi stessi all’altro, attraverso
un itinerario di ricerca e di testimonianza della verità, cioè, come
afferma Hegel, di amore per il vero sapere, che senza la fatica del
concetto non potrà mai essere tale e progredire. Tuttavia, sulla
scia di san Bernardo, siamo convinti che il vero sapere è tale se es-
so sa manifestarsi come sapere dell’amore, cioè testimonianza for-
te di una verità vissuta e incarnata. In questo senso, pensare è te-
stimoniare e, come tale, è radicalmente atto di amore.

Anche Socrate, in lotta con il modo decadente tipico del suo
tempo, si riferisce al pensiero come testimonianza della verità e co-
me rimedio («pharmacon») contro i mali della vita. Solo la divinità
è sapiente, mentre il sapere umano vale poco o nulla, per cui chi ri-
tiene di possedere il sapere, e pretende il sapere assoluto, in realtà
tradisce la vera conoscenza. L’uomo, quindi, deve prima di tutto sa-
per riconoscere la propria finitezza. Ed è proprio questo sapere di
non sapere che porta ad un modo di vita pensante, eticamente fon-
dato. Socrate cerca di testimoniare la coappartenenza originaria di
«noein» e «ethos», cioè di essere come unità inscindibile di pensie-
ro ed etica. «Ethos», da cui deriva «etica», significa costume, con-
suetudine, ma sta anche a indicare «dimora», «abitazione». Quindi
l’originaria declinazione etica del pensare rimanda all’ancestrale
possibilità per l’uomo di prendere dimora nell’essere 1.

Ciò significa venire restituiti a se stessi, in quanto l’uomo, ori-
ginariamente un essere abbandonato, di cui sono sconosciute le
origine e la meta finale, per esistere ha bisogno di essere accolto.

Il simbolo che meglio traduce l’accoglienza è il parto, la nasci-
ta di un bambino, il cui grido esprime certamente questo abbando-
no dell’origine, ma anche l’anelito a venir accolto tra le braccia del-

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea814

1 Cf. C. Scilironi, In cammino verso l’uomo, S. Paolo, Cinisello Balsamo 1994.



la madre. Così, anche per il pensiero non bisogna perdere di vista
la sua connaturata essenza etica, che affonda le radici nell’azione
responsabile dell’uomo. Non possiamo dimenticare, cioè, l’intrin-
seco valore sociale e comunitario del pensiero, della necessaria fon-
dazione di un’etica della responsabilità del nostro pensare.

Nella costruzione della casa comune, Eraclito (fr. 89) diceva
che ci sono i desti, cioè coloro che usano il logos, l’intelligenza e la
mente, mentre i dormienti, cioè quelli che non usano il pensiero, si
volgono alla guerra, segno del non uso del logos. La pace, la casa
comune è il vero esercizio del logos. È necessario, quindi, che il
pensare diventi un passaggio, un cammino dall’isolamento e dall’o-
stilità all’ospitalità. Nessuno, però, riesce a essere ospitale se non
guadagna prima la sua solitudine, da intendere non nel senso tradi-
zionalmente negativo, ma di ricerca di unità all’interno del proprio
esistere. Nell’azione responsabile, nella costruzione della casa co-
mune, i cives futuri di questo mondo, saranno allora coloro che
penseranno autenticamente, sapendo coniugare pensiero e vita, ra-
gione e senso, interiorità ed esteriorità, identità e alterità.

È questo anche il grande contributo del pensiero neoebraico
che sottolinea non solo l’essere ma anche l’essere in relazione, in
quanto ogni persona, originariamente abitata dall’Altro, ci inter-
pella e chiede risposta. In questo senso l’Altro dà fondamento as-
soluto all’etica, non come semplice rispetto formale della legge,
ma come etica di assunzione di responsabilità 2.

Il pensare, quindi, diventa azione responsabile nella misura
in cui conformandosi all’etica offre una risposta autentica all’uo-
mo e ai suoi più profondi bisogni.

H. Arendt, riprendendo in chiave moderna il concetto
espresso da I. Kant nella Critica della ragion pura, introduce la
fondamentale distinzione tra il conoscere e il pensare 3: il conosce-
re ha per oggetto le questioni scientifiche, mentre il pensare è
quella attività della mente che ha per oggetto i problemi inerenti
al significato, ossia le questioni rilevanti per l’esistenza dell’essere
umano. Secondo quest’ottica, M. Heidegger sostiene che il tempo

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 815

2 Cf. E. Lévinas, La traccia dell’altro, Pironti, Napoli 1970.
3 Cf. H. Arendt, Le origini del Totalitarismo, Bompiani, Milano 1978.



presente manca di pensiero perché, pur a fronte di un aumento
esponenziale di conoscenze, manca o è quasi assente un pensiero
meditante, che sappia interrogarsi sulle questioni di senso, che
muovono e danno spessore all’esistenza umana 4.

Dobbiamo, allora, renderci conto che la nostra cultura sta
trascurando l’educazione del pensiero, privilegiandone forme tec-
nicistico-efficientistiche, che da sole non possono garantire lo svi-
luppo delle capacità di riflessione. In tal modo, vengono a manca-
re nei nostri programmi di studio le questioni di significato (sul-
l’amicizia, sull’altruismo, sul bene, sul male, sul dolore o sulla feli-
cità…), che certamente richiedono risposte, anche se non defini-
tive, attraverso quella pluralità di indicazioni di senso che, proprio
perché cercate, contribuiscono a dare significato all’esistenza
umana 5. È ciò che sottolinea anche G. Bateson quando annota
che, purtroppo, tutte le questioni fondamentali vengono trascura-
te nella scuola, con il rischio di rendere stupidi gli studenti 6.

Possiamo senz’altro affermare, allora, che il tempo dedicato al
pensare, apparentemente speso inutilmente, viene poi riguadagna-
to in profondità attraverso l’uso di quella che è la strategia più ele-
vata del pensare stesso, ossia la capacità di prendere coscienza di sé
e, soprattutto, di essere un soggetto eticamente orientato. La capa-
cità di interrogarsi, di trovare una risposta attorno alle questioni di
ciò che è bene e male, di ciò che occorre promuovere e di ciò che
occorre evitare per non cadere nell’insensatezza, rappresentano il
vero lavoro della mente che, al di là della logica, è aperta alla ricer-
ca di un senso, di un orientamento etico-sociale verso cui andare.

Sottrarre tempo al pensare, quindi, significa operare una scelta
strategica ben precisa, ma irresponsabile, che comporta la rinuncia
ad avere soggetti pensanti, che inventino versioni del mondo e che
non si limitino semplicemente a consumare i modelli veicolati dalla
cultura dominante. Educare a pensare, perciò, consiste nella stimo-
lazione di quelle abilità riflessive attraverso cui portare alla coscien-
za immagini, opinioni, teorie, modelli destinati a rimanere nascosti

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea816

4 Cf. M. Heidegger, Saggi e discorsi, Mursia, Milano 1976.
5 Cf. H. von Foerster, Sistemi che osservano, Astrolabio, Roma 1987.
6 Cf. G. Bateson, Verso un’ecologia della mente, Adelphi, Milano 1990.



alla vista del pensiero. In questo senso, occorre una pausa, un’in-
terruzione della propria attività conoscitiva, un ritrarsi della mente
all’interno di sé per scoprire quelle che sono le proprie strutture.
Da questo punto di vista, riprendendo un concetto della Arendt,
l’attività del pensare è come uno schiudere gli occhi della mente 7,
un processo metacognitivo della mente, su di sé e oltre sé.

Lo sviluppo delle capacità di pensare, di ragionare, quindi,
altro non è che un’attività di interiorizzazione di processi mentali,
che non sono frutto esclusivo di un’elaborazione individuale, ma
di una mediazione sociale e culturale. Anche se la vera attività di
pensiero è un processo personale, di fatto è un dialogo che, ripor-
tato nell’interiorità dell’individuo, parte comunque dalla conside-
razione di idee co-costruite nell’interazione sociale.

Se accettiamo tale presupposto, che non si può cioè imparare
a pensare da soli, ma nel dialogo con gli altri, occorre allora offri-
re alla scuola e a tutte le occasioni formative, dai primi gradi di
scolarizzazione all’università, dei contesti in cui si possa parlare e
confrontarsi, costruire e crescere insieme.

2. CERVELLO E POTENZIALITÀ DELL’INTELLIGENZA

Il lungo viaggio del cervello inizia dalla terza settimana di vi-
ta dell’embrione: da poche cellule nervose (i neuroni, che sono
responsabili della trasmissione degli impulsi), via via, se ne forme-
ranno circa 100 miliardi: un numero molto elevato di cellule, co-
me enorme sarà il livello di organizzazione e di controllo necessa-
rio per il loro corretto funzionamento. Al confronto, potrebbe
apparire del tutto primitivo anche il computer più sofisticato. È
l’inizio del lungo viaggio di formazione del sistema nervoso, della
mente, un mondo in continuo divenire, giacché la vita stessa è un
mosaico in perenne costruzione 8.

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 817

7 Cf. H. Arendt, La vita della mente, Il Mulino, Milano 1987.
8 Cf. A. Oliverio - A. Oliverio Ferrari, L’età della mente, Rizzoli, Milano 2004.



Ciascun neurone stabilisce un altissimo numero di connes-
sioni con gli altri neuroni. Pensiamo che ciascuno dei 100 miliardi
di neuroni (o cellule nervose) mediamente ha circa 10.000 sinap-
si, cioè diecimila punti di connessione attraverso cui può collegar-
si con altri neuroni 9. Ne risulta un numero pressoché incalcolabi-
le di circuiti, di canali attraverso cui un messaggio è trasmesso nel
cervello 10. Si è calcolato che il numero astronomico di intercon-
nessioni potrebbe essere corrispondente a circa 10800.

Uno degli aspetti meno conosciuti del cervello riguarda il fat-
to che esso sembra utilizzare una percentuale molto minima dei
neuroni a sua disposizione. Da qui derivano tre regole:

1) l’enorme potenzialità delle risorse del cervello e la sua
grande plasticità, cioè adattabilità e capacità di trasformazione;

2) se l’ambiente di vita è stimolante, l’uomo ha la possibilità
di stimolare un numero più alto di neuroni e quindi di innescare
molte più interconnessioni;

3) d’altra parte, se l’ambiente è deprivato, questo numero de-
cresce, con un minor numero di possibili interconnessioni.

Sappiamo che il processo di maturazione della corteccia ce-
rebrale, che inizia già nel grembo materno, segue una lenta ma
progressiva evoluzione lungo i mesi e gli anni successivi alla nasci-
ta, ma ciò è legato alla fisiologia stessa del cervello e alla qualità
delle stimolazioni ricevute dall’ambiente educativo. Seguendo il
grado di maturazione delle principali strutture nervose a 3, 15 e
24 mesi, si nota che la rete nervosa aumenta mano a mano di
complessità. Aumentano le interconnessioni e, quindi, anche la
velocità di trasmissione degli stimoli e il numero di “vie” alterna-
tive o possibili attraverso cui essi possono arrivare a connettersi
con altre cellule nervose, e da qui ad altre ancora. È chiaro, allo-
ra, che più un individuo dispone delle risorse adeguate per svi-
luppare la struttura nervosa del cervello più dispone di una base
attraverso cui esprimere le sue potenzialità mentali.

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea818

9 I. Hunter, Il cervello incompiuto. L’incredibile capacità del cervello di rico-
struire se stesso, RED, Como 1990, pp. 57-62.

10 Cf. A.R. Luria, Come lavora il cervello, Il Mulino, Bologna 1976.



A questo riguardo, emblematica può esser la ricerca attraver-
so cui si è registrato, lungo un arco di due anni, l’andamento dei
livelli di quoziente d’intelligenza (q.i.) dei bambini messi a con-
fronto: un gruppo frequentante la nursery (asilo nido) e l’altro
ospitato in un orfanotrofio. Pur partendo alla nascita da livelli di
q.i. molto simili, dopo 24 mesi i bambini dei due gruppi mostra-
rono differenti livelli di sviluppo. Tra l’ottavo e il dodicesimo me-
se di vita, si registrarono significativi segni di regressione del q.i.
dei bambini allevati in orfanatrofio rispetto a quelli cresciuti in fa-
miglia o in un asilo nido.

Da questa analisi, e da molte altre simili, risulta evidente che
la povertà di stimoli, sia di natura percettiva, motoria, linguistica
(toccare, sentire, vedere, udire, dialogare, correre…), che affetti-
va (esser accolto, confortato, incoraggiato…), agisce come inibi-
tore dello sviluppo stesso dell’intelligenza. Naturalmente, altri e
molteplici sono i fattori che ne influenzano l’evoluzione, ma quel-
lo della mancanza di stimoli è uno dei determinanti principali.

Possiamo sostenere, quindi, che l’intelligenza, se da un parte
dipende dallo sviluppo del cervello, dall’altra è in stretta relazione
alla qualità delle stimolazioni provenienti dall’ambiente, in un in-
treccio tra biologia e cultura in cui lo sviluppo neurofisiologico,
quello psicologico e culturale sono interdipendenti, dove cioè cia-
scuno influenza gli altri. In questo senso, pur legato alle leggi della
natura, il nostro cervello è unico, libero e migliorabile, anche negli
anni. Appare anche evidente da queste premesse che eventuali ritar-
di causati da carenze educative non possono esser considerati neces-
sariamente immutabili, a condizione però che i bambini o i ragazzi
possano venir inseriti in contesti stimolanti e affettivamente maturi.

3. L’INTELLIGENZA STRATEGICA

Pensiero e intelligenza

Spesso si ritiene che essere intelligenti sia di per sé una con-
dizione naturale, sufficiente per pensare, e che le persone intelli-

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 819



genti abbiano automaticamente buone capacità di pensiero, nega-
te in parte alle persone meno dotate. Purtroppo, persone di note-
vole intelligenza non sempre sembrano dimostrarsi all’atto prati-
co dei buoni pensatori 11. Al contrario, individui con un quozien-
te d’intelligenza più modesto sembrano a volte più abili nell’uso
del pensiero.

Pensare oggi è più importante che mai. Viviamo in un mondo
complesso e in rapido cambiamento, per cui l’istruzione non potrà
fornire tutte le risposte necessarie che la vita chiederà. Siamo tutti
convinti che occorre insegnare soprattutto a utilizzare in modo
consapevole e strategicamente intenzionale la propria mente. Saper
pensare è importante per operare scelte e prendere decisioni, per
risolvere problemi, ma è altrettanto importante a livello di famiglia
e di comunità. In realtà, la capacità di pensare potrebbe essere la
materia, la disciplina fondamentale, da impartire nelle scuole.

Purtroppo, se guardiamo alla realtà di molte tradizioni didat-
tiche, oggi l’insegnamento è eccessivamente concentrato sui con-
tenuti da apprendere e non sui processi attraverso cui si impara
ad apprendere.

È per questo motivo che oggi si richiede una maggior atten-
zione ai processi di apprendimento e, soprattutto, allo sviluppo di
una più specifica consapevolezza nell’uso delle proprie abilità di
pensiero. Infatti, con il termine «strategie cognitive e metacogniti-
ve» si intende riferirsi a quell’insieme di azioni mentali usate deli-
beratamente per meglio ottimizzare le procedure del pensiero
che, di fronte alla frammentazione del sapere e al dilatarsi a dis-
misura dell’informazione, servano da guida ad una maggior unita-
rietà della mente contro il pericolo di una «coriandolizzazione
della cultura». Se «l’usa e getta» può andar bene per una cultura
da supermercato, certamente questo non può essere accettabile
per le nostre giovani generazioni.

Ci si deve, quindi, mettere in una prospettiva di ricerca attra-
verso cui porsi alcune fondamentali domande riguardanti il senso
della cultura che stiamo promuovendo e verso quali finalità indi-

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea820

11 Cf. E. De Bono, Strategie per imparare a pensare (adatt. it. di M. De Be-
ni), 7 voll., Omega, Torino 1992.



rizzare lo sviluppo della capacità di pensiero. Forse c’è bisogno
oggi nelle scuole, nel nostro modo di fare cultura, di una profon-
da riflessione che metta al centro il nostro essere in relazione, lo
sforzo di trovare significati veri a tutto quello che è l’accadere,
anche quotidiano. In questo senso, parlare di un “nuovo rinasci-
mento” non è un’utopia, ma segnale della necessità di imprimere
nuovo impulso alle capacità di pensiero. Questa è la nuova digni-
tà che noi dobbiamo saper restituire all’uomo; qui, probabilmen-
te, sta la sfida di un’educazione alla libertà, non solo dall’ignoran-
za del non sapere, ma soprattutto del non saper pensare.

Educare a pensare

«Educare a pensare», quindi, rappresenta il filo conduttore
di un itinerario educativo sistematico, pervasivo, aperto a tutti i
saperi e ambiti di vita.

Ricordiamo ancora, però, che il pensiero senza significati
può rotolare su se stesso e produrre catastrofi. Per questo, il ri-
chiamo ad un’antropologia, ad un’etica, ad una fondazione inter-
disciplinare, richiede di coniugare il mondo del cognitivo al mon-
do dei significati, dell’essere, della relazione. Educare al pensare,
quindi, non può non toccare i temi, sempre più attuali, del rap-
porto tra contenuto e significato, tra pensiero e valori e, ancor più
urgente, tra pensiero e azione.

L’ignoranza è il primo e principale ostacolo ad ogni processo
di costruzione del pensiero e ad ogni processo di apprendimento.
Socrate affermando «Io so di non sapere» si riferiva a una forma
di ignoranza di primo ordine. Esiste però una forma ben più gra-
ve di ignoranza (ignoranza di secondo ordine): «Io non so di non
sapere», che rappresenta la chiusura di fronte al sapere, il tipico e
più radicato pregiudizio della mente incapace di apprendere.

Certamente educare il pensiero presuppone l’obiettivo di rag-
giungere una sua piena efficacia. Efficacia si può contrapporre alla
parola efficienza, la quale rimane sempre e comunque circoscritta
all’interno di un orizzonte organizzativo. «Efficienza» è come una
parola malata perché non si interroga mai su cosa serva tutto ciò

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 821



che si sta facendo. Il pensiero, invece, è efficace quando si pone
una domanda di senso: «A che cosa serve tutto ciò?». Una sana co-
munità efficace è sempre da preferirsi ad una comunità di efficien-
ti, che non chiedono mai a se stessi e agli altri a cosa serva tutta la
mole di dati e di informazioni da cui siamo sommersi, a quale fine
rincorrere questa efficienza a tutti i costi e senza meta.

Dobbiamo perciò alimentare ruoli e tempi adeguati per lo
sviluppo del pensiero autentico, del pensiero efficace. Il tempo,
purtroppo, troppe volte, sembra proprio sfuggirci. Si può però
vivere il tempo non come un continuo lineare di tanti momenti
che si rincorrono nella stessa maniera, ma in zone di temporalità
qualitativamente differenziali, ossia in piccoli tempi che possono
essere vissuti in maniera differente, come occasione che ridona
spazio e possibilità al pensiero.

Per educare il pensiero, allora, occorre salvare tempi qualitati-
vamente operosi, sostenuti dal raccontare, dal narrare piccole cose,
che possono aiutarlo e persino salvarlo dalle immagini che lo affol-
lano e lo imprigionano, per dare un po’ di spazio al pensiero stesso.
Compito della parola, infatti, è quello di creare spazio. Serve una
parola che faccia spazio in mezzo ai rapporti umani; servono degli
inter-spazi in cui sia ancora possibile pensare, parlare, avere una
voce, raccontare. Purtroppo, questi spazi intermediari tendono
sempre di più a restringersi, a vantaggio di una comunicazione ge-
neralizzata e massmediale impersonale, spesso povera di pensiero.
Siamo oppressi e imprigionati da un pensiero che tende a mettere
insieme tante immagini e tante idee giuste, ma ci manca una mente
unificante, che evolva come pensiero produttivo.

Seguendo questo punto di vista, si capisce meglio la differenza
tra conoscere e pensare, e perché un processo di apprendimento,
per essere tale, debba comunque essere fondato sull’abilità di pen-
siero, di interazione con il proprio e l’altrui mondo-schema-costru-
zione mentale. Lo stesso insegnante, se vuole davvero formare, de-
ve cominciare a imparare qualcosa dagli studenti ai quali insegna.

Possiamo dire, quindi, che insegnamento e apprendimento
non sono più distinguibili secondo i ruoli distinti di chi insegna e
di chi apprende perché, in realtà, un insegnante insegna nella mi-
sura in cui sa apprendere. Secondo quest’ottica partecipante i

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea822



bambini e gli studenti stessi possono fungere da insegnanti ai loro
professori e ai loro genitori, nell’interscambio di pensieri e tenta-
tivi di correzione. Anche l’errore, perciò, è parte integrante del
pensiero, quale inevitabile passaggio per lo sviluppo e l’educazio-
ne; non quindi punto finale di un processo di conoscenza, ma, in
un certo senso, il suo culmine epistemologico.

Imparare a comprendere

La società odierna è caratterizzata dalla complessità. Ciò
comporta una pluralità di opportunità e di valori, ma anche molti
pericoli e insidie: si pensi alla forza persuasiva dei mass media e
alla presenza di diverse realtà in cui ogni interazione può arricchi-
re ma anche disorientare.

In tale contesto si può costatare che tutti, quotidianamente,
cercano di capire, di comprendere, ma raramente si chiedono che
tipo di attività e di abilità siano necessarie. Interrogativi quali
«Come posso convincermi di aver capito veramente?», «Come
posso valutare il mio comprendere?», dovrebbero essere propri
di ogni persona che tenti di vivere in pienezza la propria vita.

Pochi, cioè, affrontano il “comprendere” come una proble-
matica esistenziale e come un’arte in grado di ben orientare le
azioni più significative e rischiose, quali l’adozione di principi e
valori cui ispirarsi, l’assunzione di progetti ai quali dedicarsi, la
scelta delle persone alle quali donarsi e degli ambienti in cui radi-
carsi. Certo, si entra in un ambito complesso e delicato, impreve-
dibile e rigoroso, dove il soggettivo e l’oggettivo, l’osservatore e
l’osservato non sono separabili, né l’azione del pensare è scindibi-
le da un contesto.

Naturalmente l’attività di comprensione si caratterizza come
processo attivo: colui che vuol capire veramente si deve creare
motivazioni e aspettative sulla base dell’esperienza o di ipotesi ra-
gionevoli; occorre che rimanga vigile e docile di fronte agli aspetti
più imprevedibili e inattesi, aperto a tutte le intuizioni. Non deve
saltare subito alle conclusioni, condizionato dal bisogno di esibire
sicurezza e padronanza; non deve agire impulsivamente, anche se

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 823



è in grado di farlo con estrema rapidità e determinazione. Deve
procedere con calma, essere sempre pronto a un duello leale e,
nello stesso tempo, astuto con l’oggetto di comprensione. Ener-
gia, vitalità, autostima e umiltà sono le qualità che lo devono con-
traddistinguere.

Capire, allora, diviene un atto di libertà personale. La com-
prensione vera, infatti, nasce sempre da un atto di coraggio per-
ché è un movimento verso l’ignoto.

Oltre all’indispensabile contributo personale, in questo pro-
cesso si deve rivalutare anche la funzione educativa della scuola
come possibile ambiente autenticamente modificante.

H. Gardner sostiene che nelle scuole di tutto il mondo non
c’è un’adeguata stimolazione della comprensione profonda della
realtà 12. Si tende piuttosto ad accontentarsi di prestazioni mecca-
niche, ritualistiche, convenzionali. Secondo l’autore la «frode in-
volontaria» che si commette quotidianamente ai danni degli stu-
denti, consiste nel focalizzare l’attenzione più sull’apprendere che
sul comprendere. Già A.N. Whitehead aveva denunciato l’estrema
pericolosità delle idee sterili, cioè di quelle idee che vengono sem-
plicemente trattenute dalla mente, ma che non sono utilizzate per
esser sottoposte a verifica o per ottenere nuove combinazioni 13.

Nelle nostre scuole si accetta, ancora troppo spesso, parados-
salmente, che si possa apprendere senza comprendere, spesso in
modo meccanico, rigido, estraneo e, quindi, sterile. Porsi l’obiet-
tivo di educare al comprendere comporta dunque la capacità di
riconoscere ed evitare tutto ciò che può rendere passivi o dipen-
denti gli studenti, e l’abilità di favorire in loro un’originalità di
pensiero e giudizio, sentimento e azioni sempre più autonomi e
responsabili.

Non si tratta solamente di insegnare tecniche o metodi di pen-
siero e di comportamento, ma di creare soprattutto negli allievi la
disponibilità a rimettere in discussione le loro concezioni sulla men-
te, sui processi attraverso cui si costituiscono i pensieri e sulle stra-
tegie che possono essere utilizzate. Occorre, cioè, renderli coscienti

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea824

12 Cf. H. Gardner, Educare al comprendere, Feltrinelli, Milano 1993.
13 Cf. A.N. Whitehead, I fini dell’educazione, La Nuova Italia, Firenze 1959.



delle modalità e dei rispettivi gradi di certezza con cui si operano le
scelte, si prendono le decisioni, si sviluppano le capacità.

Da un lato i vari sistemi educativi dovrebbero assumersi il
compito di individuare quali criteri di comprensione sia urgente
condividere con una gioventù sempre più confusa; dall’altro edu-
care al comprendere dovrebbe diventare il nodo problematico,
cruciale, di ogni attività formativa, dal quale potrebbe emergere
un modello dinamico di educazione volto a promuovere l’uso di
tutte le risorse che le scienze mettono a disposizione della prassi
educativa.

La modificabilità cognitiva

La causa di questo errato modo di sentire e di operare da par-
te dell’istituzione scolastica tradizionale è probabilmente da ricon-
durre al pregiudizio secondo cui la capacità di capire è la facoltà es-
senziale dell’intelligenza che, al pari delle attitudini o delle tenden-
ze emotive e comportamentali, dipende per lo più dal patrimonio
genetico ereditato e molto poco dal tipo di educazione ricevuta.

In realtà, parafrasando la concezione delle «intelligenze mul-
tiple» di H. Gardner 14, si può sostenere che l’intelligenza non co-
stituisce solo un dato di partenza, ma un insieme di potenzialità
che occorre stimolare attraverso adeguati procedimenti di svilup-
po. Se la sua evoluzione è legata essenzialmente alla capacità
d’apprendimento, allora occorre insegnare agli allievi modalità at-
traverso cui «imparare in continuazione ad imparare».

È necessario insegnare tali procedure in quanto, come afferma
J.S. Bruner, poche persone sviluppano spontaneamente la consa-
pevolezza che il flusso dei pensieri possa essere guidato intenzio-
nalmente grazie a strategie cognitive, basate sulla conoscenza
sempre più precisa e dettagliata del funzionamento della propria
mente 15. Tale ipotesi è perfettamente concordante con la posizio-

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 825

14 Cf. H. Gardner, Formae mentis, Feltrinelli, Milano 1983.
15 Cf. J.S. Bruner - R.R. Olver - P.M. Greenfield, Lo sviluppo cognitivo, Ar-

mando, Roma 1994.



ne di E. De Bono che parla di una mente che può essere diretta
intenzionalmente e produttivamente usando strategie opportune.

Ovviamente non si tratta di credere a formule magiche, ma
solo di accertare se le scienze cognitive e pedagogiche moderne
abbiano effettivamente individuato i fattori chiave sui quali è pos-
sibile intervenire per ottenere cambiamenti significativi nella for-
mazione sia a livello individuale sia di gruppo.

I teorici dell’apprendimento affermano che apprendere si-
gnifica cambiare e aggiungono che esistono apprendimenti di ti-
po logico diverso, richiedenti specifiche strategie di insegnamen-
to. Una distinzione importante riguarda i tipi di cambiamento
che l’attività del comprendere comporta: uno che si verifica den-
tro un dato sistema, il quale resta immutato (cambiamento 1); un
altro, che produce il cambiamento del sistema stesso (cambia-
mento 2).

Un esempio del primo tipo è quello rappresentato dall’impa-
rare a correggere un tipo di errore solo in alcuni contesti partico-
lari. L’obiettivo di imparare a correggere quell’errore in qualun-
que contesto si presenti, si riferisce invece al cambiamento di se-
condo tipo. Così l’imparare ad apprendere autonomamente è
considerato un «cambiamento 2» rispetto al semplice apprendere
sotto la guida di un tutor, dato che implica la capacità di usare da
soli schemi già acquisiti per inventare qualcosa di nuovo, di non
predeterminato. Imparare ad apprendere comporta, pertanto,
modificazioni molto più profonde e radicali che il semplice ap-
prendere nuove nozioni o competenze. Vuol dire accedere a un
tipo di modificabilità non solo cognitiva, ma globale, basata su
una capacità di autorganizzazione.

4. LA FORZA DEL PENSIERO EMOTIVO

È comune esperienza costatare che l’intelligenza scolastica non
sempre coincide con le abilità che la vita richiede e che la nostra fe-
licità non dipende solo dall’aver superato brillantemente un esame

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea826



o da una soddisfacente carriera di studio. La felicità, piuttosto, di-
pende da quella continua serie di “esami” che la stessa vita ci pone,
con i suoi significati, con quelli che noi stessi assegniamo all’espe-
rienza, alle nostre aspirazioni, all’incontro con gli altri. Tutte realtà,
queste, che rimandano alle vere questioni di senso, spesso trascura-
te dall’educazione e dalla scuola, con il rischio che i nostri giovani
siano lasciati nell’ignoranza di ciò che ha valore, quindi resi incapa-
ci di comprendere i significati esistenziali più profondi 16.

Non si fa certamente un bel servizio alla loro intelligenza ta-
cendo sui grandi temi della vita, né li si aiuta facendo credere loro
che il sapere è solo quello di tipo astratto e formale, avulso dalle
questioni fondamentali, di senso, della loro vita. Tutto, quindi,
certamente, ha a che fare con l’intelligenza, a patto che riusciamo
ad assegnare ad essa un valore ben più ampio di quello tradizio-
nalmente inteso. «Perché un matrimonio può andare a rotoli an-
che se il quoziente d’intelligenza di entrambi i coniugi è altissi-
mo?» si chiede provocatoriamente Daniel Goleman nel suo famo-
so libro Intelligenza emotiva 17.

Sulla scia del modello di «intelligenze multiple» 18 di H. Gard-
ner, oggi siamo tutti un po’ più convinti di una concezione più am-
pia d’intelligenza, come «una complessa miscela» dalle molteplici
sfaccettature. Esiste l’intelligenza artistica, pratica, linguistica, ma-
tematica, sociale… Non esiste, quindi, un unico modo per definire
l’intelligenza, perché varie sono le sue manifestazioni, che dovrem-
mo imparare a cogliere e valorizzare maggiormente.

L’intelligenza emotiva

Una delle capacità fondamentali dell’intelligenza è quella di
saper gestire le emozioni e guidarle verso mete meno aggressi-
ve 19, più costruttive e utili al benessere di persone in relazione tra

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 827

16 Cf. G. Bateson, Verso un’ecologia della mente, cit.
17 Cf. D. Goleman, Intelligenza emotiva, Rizzoli, Milano 1996.
18 Cf. H. Gardner, Formae mentis, cit.
19 Cf. S. Freud, Disagio della Civiltà, in Opere, vol. 9, Bollati-Boringhieri,

Torino 1979.



loro. Pensiamo, per esempio, alla lenta disintegrazione del senso
di comunità, ma contemporaneamente alla sofferenza per il cre-
scente senso di solitudine in cui ci stiamo confinando, e a come
tante nostre sofferenze dipendano dall’incapacità di gestire positi-
vamente il mondo delle emozioni e dei sentimenti.

Occorre, allora, dare giusto spazio non solo a un tipo di in-
telligenza logico-matematica, linguistica o scientifica, ma anche
ad altre sue tipiche forme, tra cui riveste notevole importanza
«l’intelligenza emotiva», indispensabile strumento regolativo dei
rapporti con se stessi e con gli altri. Essa è una risorsa vitale, de-
terminante per il proprio e altrui benessere. Riconosciamo, tutta-
via, che se da una parte si investe molto, e sempre più, nella for-
mazione scolastica dei nostri figli, dall’altra la loro educazione
emozionale è lasciata al caso.

Potremmo chiederci il perché di questo squilibrio e riflettere
su questa specie di schizofrenia educativa. Perché impiegare mol-
tissimi anni per formare un laureato, senza fornirgli contempora-
neamente un benché minimo bagaglio di conoscenze su di sé, sul
suo e altrui modo di comunicare e sull’arte di amare?

È a questa progressiva forma di analfabetismo emotivo che
dobbiamo reagire, credendo che emozioni e sentimenti possono
essere educati, sia in famiglia sia nella scuola sia nei gruppi di ap-
partenenza, attraverso una più attenta, sistematica e profonda
azione formativa. Tutti siamo consapevoli che spesso le capacità
di persistere, di non arrendersi, di ben sperare “ci salvano la vi-
ta”, valgono di più di un alto livello d’intelligenza.

Come, allora, imparare a non arrendersi? Cosa significa “ri-
mandare” una gratificazione o persistere nei nostri obiettivi nono-
stante le frustrazioni? Come introdurre emozioni e sentimenti
meno distruttivi ed egocentrici nella nostra vita di relazione? Co-
me, d’altra parte, aprirsi e dare giusta espressione ad essi? Cosa
significa sperare ed essere felici? Come dare un senso al nostro
“appartenerci” e guardare insieme al reciproco progresso?

Non sono domande a cui può dare risposta solo la conoscen-
za o un tipo di pensiero razionale-astratto, ma soprattutto una
profonda consuetudine a dialogare con la parte più profonda e in-
tuitiva di noi stessi e delle persone a noi vicine, a vivere l’esperien-

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea828



za empatica e di condivisione, quella delle emozioni, degli affetti e
dei sentimenti. Sappiamo che questa è una problematica che ri-
manda a questioni di più ampia portata, come quella dell’armoniz-
zazione del pensiero emotivo e intuitivo con quello razionale, una
delle sfide più difficili del nostro lungo cammino di civiltà.

Questo vale anche per la nostra vita individuale e associata,
per cui un uomo è tanto più umano quanto più (secondo il tradi-
zionale paradigma) è in grado di gestire e armonizzare mente e
cuore, di concretizzare uno stile di vita improntato alla conoscen-
za, alla giusta valorizzazione e al controllo delle proprie e altrui
emozioni.

Alla scoperta dello spazio interiore

In una normale giornata passata in famiglia o a scuola, nume-
rose sono le occasioni attraverso cui un ragazzo può vivere situa-
zioni emotive, più o meno intense: dal rimprovero alla lode, allo
scontro fisico o verbale, al conflitto interiore, all’ansia all’alle-
gria… Egli non si trova quasi mai da solo a gestire le proprie
esperienze, ma il più delle volte tramite la presenza o l’intervento
dei compagni, dei fratelli, dell’insegnante o dei genitori. Pratica-
mente, il contesto sociale in cui vive rappresenta di per sé, con le
sue regole e i suoi stili di funzionamento, un importante curricolo
formativo, implicito e non scritto, di educazione affettiva, in cui
vengono regolati i rapporti, definiti i ruoli, valutati, rafforzati o
bloccati certi comportamenti.

In questo processo di modellamento, lo stile educativo dei
genitori e degli insegnanti riveste un ruolo di primo piano, so-
prattutto nella gestione delle esperienze emotive individuali e di
gruppo 20. L’adulto può incoraggiare i ragazzi a esprimere, a com-
prendere il motivo di tante loro paure e incertezze, a potenziare il
sentimento di stima, insegnando a codificare stati d’animo e cause

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 829

20 Cf. W.I. Salzberger - M. Polacco - E. Osborne, L’esperienza emotiva nei
processi d’insegnamento-apprendimento, Liguori, Napoli 1997.



che li hanno determinati. «Come ti senti? Come si sente un tuo
compagno dopo quanto è accaduto? Come ti sentiresti al suo po-
sto? Tutti avrebbero reagito nello stesso modo? Quali soluzioni
potresti suggerire?». Sono alcuni esempi di un possibile percorso
all’interno delle emozioni più profonde dei nostri figli e allievi 21,
tenendo presente comunque che non sono sempre i fatti in sé a
farci sentire tristi o felici, ma quello che pensiamo, percepiamo o
ci attendiamo rispetto ad una determinata realtà. Non tutti, quin-
di, pensiamo o reagiamo ad un evento nello stesso modo. Da qui
si avvierà, quindi, una progressiva presa di coscienza delle diver-
sità e lo sviluppo di quelle capacità di decentramento che stanno
alla base di un più maturo livello cognitivo e affettivo, premesse
indispensabili per l’educazione alla tolleranza e all’attenzione per
gli altri.

È proprio nel rapporto tra comprensione sociale e compren-
sione degli stati emotivi che l’educazione affettiva trova il suo più
importante ambito applicativo. Per esempio, si può stimolare la
riflessione verso la scoperta dello spazio interiore, cioè delle pro-
prie e altrui emozioni (sorpresa, rabbia, curiosità, gioia, sereni-
tà…), a comprenderne le cause, a esprimere i propri sentimenti e
a guidarli verso mete positive, a esprimere attenzione e sensibilità
per i sentimenti degli altri 22.

Su questo versante sono numerosi i programmi educativi
predisposti per l’attività scolastica; molti sono anche i contributi
che suggeriscono specifici itinerari formativi, utili alla pratica
educativa di genitori e insegnanti. È importante, però, essere con-
sapevoli che tali strumenti, prima ancora che per l’educazione dei
figli e degli allievi, vengano considerati come occasioni di percor-
so formativo da sperimentare su di sé, come adulti.

Nulla di più ingenuo e controproducente dal punto di vista
educativo sarebbe il credere che basti impartire qualche nozione
sulle emozioni per poter essere esperti. Non dimentichiamoci del-
la grande lezione che i nostri giovani apprendono quotidianamen-

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea830

21 Cf. M. Di Pietro, L’ABC delle mie emozioni, Erickson, Trento 1999.
22 Cf. M. De Beni, Educare all’altruismo, Erickson, Trento 2001.



te dal nostro stesso stile di vita, dall’esperienza diretta che essi vi-
vono con noi, cuore a cuore 23. Noi siamo il primo, importante
“libro aperto” di vita per loro 24.

Facciamo di noi, quindi, il primo, il più importante esperi-
mento di educazione affettiva. Educhiamo noi stessi, prima di
tutto, al rispetto, all’accoglienza, alla tenerezza; prepariamo noi
stessi a gestire i nostri conflitti e indirizzare le nostre energie inte-
riori verso mete meno aggressive, più creative, orientate alla ricer-
ca del bene comune. Saremo in grado di creare in noi e attorno a
noi un mondo più ricco, in armonia. Sapremo veramente portare
pace e costruire insieme ai nostri giovani una comunità in dialo-
go, aperta alla speranza.

MICHELE DE BENI

Educare il pensiero: una sfida per la cultura contemporanea 831

23 Per il grande significato espressivo e per l’originale proposta educativa, si
segnala l’interessante mostra itinerante «I Tesori di Gibì e Doppiaw» (a cura di
W. Kostner, M. De Beni, L. De Pra Cavalleri, L. Verona) proposta ora in Italia e,
prossimamente, anche in altri Paesi.

24 Cf. M. Cunico, Educare alle emozioni, Città Nuova, Roma 2004.


