
PER IL DIALOGO Nuova Umanità
XXVII (2005/1) 157,  pp. 157-167

NEL 40° ANNIVERSARIO DELL’ISTITUZIONE 
DEL PONTIFICIO CONSIGLIO PER IL DIALOGO

INTERRELIGIOSO

L’Assemblea plenaria del Pontificio consiglio per il Dialogo
interreligioso si è tenuta in Vaticano dal 14 al 19 maggio del 2004,
in una data di grande valore celebrativo: ricordava, infatti, l’istitu-
zione di questo organismo quarant’anni prima, il 19 maggio 1964,
da parte di Paolo VI. Quanto la Chiesa ha fatto per il dialogo in-
terreligioso, tramite questo dicastero, è stato evocato e commen-
tato dallo staff del Pontificio consiglio e dai cardinali e vescovi
suoi membri, venuti dai paesi più vari.

L’Assemblea si è conclusa con una sessione pubblica, presso
la Pontificia Università Urbaniana in Roma. Il tavolo dei relatori
era molto vario: il card. Arinze, il card Poupard, mons. Michael
Fitzgerald, lo storico Franco Cardini, e diversi esponenti di altre
religioni che sono in dialogo con il Pontificio consiglio: la prof.ssa
Kala Acharya, indù, della Somaya University di Mumbai, il prof.
Seneviratna, buddista, dello Sri Lanka, il prof. Ahmed Mercher-
gui, musulmano, della Tunisia, oltre a un rappresentante del Con-
siglio ecumenico delle Chiese, il rev. Hans Ucko.

Ricevendo i partecipanti, il 15 maggio 2004, Giovanni Paolo
II ha esaltato l’impegno con cui questo organismo della Santa Se-
de aveva seguito gli orientamenti ricevuti dall’inizio. Inoltre, guar-
dando al futuro, ha prospettato che la Chiesa si impegnerà ancora
meglio per rispondere alle sfide del dialogo, divenuto sempre più
importante nel contesto della missione evangelizzatrice.

Il dialogo interreligioso, ha aggiunto il papa citando quanto
aveva scritto nella Lettera apostolica Novo millennio ineunte, pub-
blicata al termine del Grande Giubileo dell’Anno 2000, è impor-
tante «anche per un sicuro presupposto di pace e per allontanare



lo spettro funesto delle guerre di religione che hanno rigato di san-
gue tanti periodi della storia dell’umanità. Il nome dell’unico Dio
deve diventare sempre di più, qual è, un nome di pace e un impe-
rativo di pace» (NMI n. 55). I cristiani possono contribuire all’edi-
ficazione della pace nel mondo, lasciandosi animare dall’amore per
tutti gli uomini e per ognuno di essi, cercando con coraggio la veri-
tà, coltivando una sete profetica di giustizia e di libertà.

1. I FONDAMENTI DEL DIALOGO

La Chiesa si è fatta colloquio

Il dialogo dei cristiani con i fedeli di altre religioni incomin-
ciò molto prima del 1964. Nel senso più ampio già i primi cristia-
ni l’avevano vissuto, poiché esso è il timbro di chi agisce con fi-
lantropia e carità, che si traduce in accoglienza e in servizio del-
l’altro, qualunque sia la sua etnia, cultura o religione. Lungo la
storia alcuni cristiani si sono distinti per una particolare sensibili-
tà a questa esigenza. Ma una tappa ecclesiale molto importante è
venuta a segnare questo cammino. Al tempo del Concilio Vatica-
no II la Chiesa cattolica ha intrapreso una profonda riflessione
sul valore delle religioni e sull’imperativo del dialogo. Nuovi «se-
gni dei tempi» l’avevano interpellata: una maggior conoscenza
delle religioni, cui si era arrivati nel corso del XIX secolo, lo stu-
dio comparato tra cristianesimo e religioni orientali, la ricerca del
ruolo delle religioni nella storia salvifica dell’umanità.

Paolo VI ha espresso con energia, nella sua prima enciclica
del 1964, Ecclesiam suam, l’urgenza di apertura a tutte le catego-
rie di persone: «La Chiesa deve venire a dialogo col mondo in cui
si trova a vivere. La Chiesa si fa parola; la Chiesa si fa messaggio;
la Chiesa si fa colloquio» (ES n. 67).

Nel 1965 è stata approvata dai padri conciliari la Dichiara-
zione Nostra aetate sulle relazioni della Chiesa con le Religioni
non cristiane. In essa si afferma che è missione della Chiesa pro-

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo...158



muovere l’unità e la carità tra gli uomini, e anche tra i popoli. Il
fondamento teologico è Dio stesso, in cui tutti i popoli trovano
origine e fine. Dopo aver descritto brevemente il contributo delle
diverse religioni in risposta alle questioni fondamentali dell’uo-
mo, i padri conciliari affermano che «la Chiesa cattolica nulla ri-
getta di quanto è vero e santo in queste religioni» (NA n. 5). I fe-
deli sono quindi esortati a dialogare e a collaborare, pur con pru-
denza, con gli altri credenti.

Qual è la situazione dei non cristiani alla luce della missione
redentrice di Cristo? Il documento conciliare Gaudium et spes,
del 1965, dà a questa domanda una risposta chiara: afferma che
con l’incarnazione il Figlio di Dio si è unito in certo modo a ogni
uomo; «ma associato al mistero pasquale e assimilato alla morte
di Cristo (…) non vale solamente per i cristiani ma anche per tutti
gli uomini di buona volontà, nel cui cuore lavora invisibilmente la
grazia. Cristo, infatti, è morto per tutti (cf. Rm 8, 32), e la voca-
zione ultima dell’uomo è effettivamente una sola, quella divina,
perciò dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo dia a tutti la possi-
bilità di venire a contatto, nel modo che Dio conosce, col mistero
pasquale» (GS n. 22).

Quale via di salvezza?

Rimaneva tuttavia difficile capire come coniugare dialogo e
missione. Molti chiedevano se la missione evangelizzatrice non
fosse il compito prioritario affidato da Gesù Cristo agli Apostoli.
E allora che significato avrebbe il dialogo, se non fosse strumento
di conversione? Si potrebbe trovare qualche valore salvifico nei
«semi di verità» riscontrati nelle altre religioni, attribuendoli ad
un unico Salvatore?

Il dicastero del dialogo interreligioso ha dato la priorità a
questa problematica nei suoi documenti del 1984 e del 1991. Il
primo, intitolato L’atteggiamento della Chiesa di fronte ai fedeli di
altre religioni, situa il dialogo all’interno della missione evangeliz-
zatrice, come uno dei suoi elementi, al pari della diakonia, il servi-
zio dei poveri. Il secondo, elaborato in collaborazione con la

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo... 159



Congregazione per l’Evangelizzazione dei popoli nel 1991, intito-
lato Dialogo e annuncio: riflessioni e orientamenti, sottolinea l’im-
portanza della missione. Esso spiega che collaborare nel dialogo
di salvezza, che Dio ha offerto e continua a offrire all’umanità, è
una risposta al dono che Dio fa di se stesso, tramite la mediazione
di Gesù Cristo e l’opera del Suo Spirito. «I cristiani e gli altri so-
no chiamati a collaborare con lo Spirito del Signore risorto, Spiri-
to che è presente ed agisce universalmente. Il dialogo interreligio-
so non tende semplicemente a una mutua comprensione e a rap-
porti amichevoli. Raggiunge un livello assai più profondo, che è
quello dello spirito, dove lo scambio e la condivisione consistono
in una testimonianza mutua del proprio credo e in una scoperta
comune delle rispettive convinzioni religiose. Mediante il dialogo,
i cristiani e gli altri sono invitati ad approfondire il loro impegno
religioso, e a rispondere, con crescente sincerità, all’appello per-
sonale di Dio e al dono gratuito che egli fa di se stesso, dono che
passa sempre, come lo proclama la nostra fede, attraverso la me-
diazione di Gesù Cristo e l’opera del Suo Spirito» (DA n. 40).

Secondo la teologia cristiana, il dialogo interreligioso non
può oscurare il ruolo universale di Cristo Salvatore. Rispondendo
a quanti sembrano ignorare o minimizzare le diversità essenziali
di ogni religione e il carattere peculiare della fede cristiana, la
Congregazione per la Dottrina della Fede ha giudicato opportuno
pubblicare, nel 2000, la dichiarazione Dominus Iesus in cui viene
riaffermato il carattere unico della rivelazione cristiana e il ruolo
di Cristo unico Mediatore e Salvatore. Nello stesso documento,
tuttavia, viene lasciata aperta la porta alla ricerca teologica: «La
teologia, oggi, meditando sulla presenza di altre esperienze reli-
giose e sul loro significato nel piano salvifico di Dio, è invitata ad
esplorare se e come anche figure ed elementi positivi di altre reli-
gioni rientrino nel piano divino della salvezza» (DI n. 14).

Colloquio oltre la parola

Gli strumenti del dialogo non si limitano alla parola. Anzi,
spesso la comunicazione più profonda va al di là di quella verba-

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo...160



le. Così dice il documento Il Cristianesimo e le Religioni, pubbli-
cato nel 1997 dalla Commissione Teologica Internazionale: «Più
in profondità, a livello del non detto, il dialogo interreligioso è ef-
fettivamente un incontro tra esseri creati “a immagine di Dio”,
anche se questa immagine si trova in loro offuscata dal peccato e
dalla morte (…). Per questo motivo ciascuna delle loro religioni si
presenta come una ricerca di salvezza e propone vie per giungere
ad essa. Questo incontro nella comune condizione umana colloca
le parti in un piano di parità, molto più del loro discorso religioso
puramente umano» (n. 112).

Un secondo modo di dialogare, oltre le parole, è quello delle
opere. Lo stesso documento ricorda che «la pedagogia divina del
dialogo non consiste soltanto in parole, ma anche in opere; le pa-
role manifestano la “novità cristiana”, quella dell’amore del Pa-
dre, di cui le opere danno testimonianza. Operando così la Chie-
sa si mostra come sacramento del mistero della salvezza» (n. 117).

Come ha scritto il card. Ratzinger nel suo libro Fede, Verità e
tolleranza: «quel che conduce le religioni l’una verso l’altra e por-
ta gli uomini sulla via verso Dio è la dinamica della coscienza e
della silenziosa presenza di Dio in essa» 1. Il dialogo vissuto in
questo modo aiuta ciascuno di noi a purificare il modo di vivere
la propria religione.

2. LA STORIA DEL DIALOGO

Diffusione geografica

Dal Concilio Vaticano II in poi, il dialogo interreligioso oc-
cupa un posto sempre più importante nella programmazione apo-
stolica delle conferenze episcopali e delle diocesi, come viene rife-
rito dai vescovi di tutto il mondo durante le visite ad limina quin-

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo... 161

1 J. Ratzinger, Fede, Verità e tolleranza, Cantagalli, Siena 2003, p. 55.



quennali presso il papa e i dicasteri della Curia romana. Il dialogo
– riferiscono – si pratica essenzialmente alla base, dove la gente
convive – nella scuola, al lavoro, per strada – con credenti di altre
religioni. Questo dialogo della vita, spontaneo, ha bisogno di es-
sere approfondito e guidato tramite direttive pastorali e corsi di
formazione che rendano i fedeli capaci di entrare in dialogo ap-
profondendo allo stesso tempo la propria fede.

Nelle diverse zone del mondo e nelle circostanze più varie, la
Chiesa, impegnata per una maggior inculturazione del Vangelo e
per rispondere a coloro che sono alla ricerca, ha suscitato espe-
rienze e riflessioni nuove. Per esempio, in Asia la Federazione
delle Associazioni di Conferenze Episcopali (FABC) ha dedicato
diversi convegni, tra il 1992 e il 1996, al tema del dialogo con le
principali religioni. L’idea-chiave si è sviluppata intorno al con-
cetto di «armonia»: un modello di unità che non riduce le diffe-
renze, ma che in certo modo le trascende. In Asia, la parola armo-
nia viene usata soprattutto in senso metaforico, esprimendo l’i-
deale della perfezione personale, dell’ordine della famiglia e della
società. Applicata all’incontro interreligioso, è stata usata per
esprimere un dialogo umile e rispettoso tra le diverse comunità di
fede per il bene di tutta la società.

In altre zone dove le religioni tradizionali sono molto vive, co-
me in Africa e in America Latina, è venuta in evidenza l’importanza
del dialogo per capire la cultura e le tradizioni locali e per poter co-
sì comunicare la dottrina cristiana a tutti in maniera più comprensi-
bile. Infatti, l’atteggiamento dialogico permette di capire gli altri in
profondità, lasciando all’interlocutore la libertà di esprimere aper-
tamente la propria visione del mondo con le corrispondenti espres-
sioni culturali e religiose. In un clima di dialogo si può allora realiz-
zare ciò che Giovanni Paolo II ha chiamato un «annuncio gioioso
di un dono che è per tutti, e che va a tutti proposto con il più gran-
de rispetto della libertà di ciascuno» (NMI n. 56).

Guardando all’Occidente nordamericano ed europeo, si può
dire, in sintesi, che un aspetto importante è stato l’influsso della
corrente culturale del New Age sull’atteggiamento verso le altre
religioni e sul dialogo. In questo contesto culturale si parla, più
che di dialogo, di unità trascendente delle religioni; vengono esal-

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo...162



tate le religioni orientali e quelle tradizionali, considerate più au-
tentiche, mentre le religioni monoteistiche dovrebbero liberarsi
dell’aspetto dogmatico e patriarcale, aprendosi alla dimensione
esoterica.

Passi del cammino

Nell’Assemblea plenaria di cui stiamo parlando, gli incaricati
di ogni settore hanno presentato una sintesi dei quarant’anni di
dialogo riferendosi ciascuno a una religione diversa o a un territo-
rio specialmente loro affidati. Non potendo sintetizzare tutto, si
citano unicamente alcuni aspetti del dialogo con le religioni tradi-
zionali, con l’islam e con il buddismo.

Nell’esposizione relativa alle religioni tradizionali, sono stati
ricordati i due documenti inviati dal card. Francis Arinze, allora
presidente del Pontificio consiglio per il Dialogo interreligioso,
alle conferenze episcopali africane (nel 1988) e a quelle degli altri
continenti (nel 1993) per invitarle a studiare questa antica religio-
sità e a darle il suo giusto valore. Da allora i vescovi stessi hanno
cercato di essere più vicini al mondo indigeno, e di valorizzare
meglio le caratteristiche delle religioni tradizionali. Allo stesso
tempo gli autoctoni si sono sentiti incoraggiati a manifestare i
propri sentimenti e le proprie abitudini ancestrali. Ha colpito
molto la preghiera che Giovanni Paolo II ha espresso, visitando
Phoenix, in Arizona, nel 1987: «Oh, Dio, nostro Creatore e Pa-
dre, per tutta l’eternità vivi nel mistero e chi ti cerca ti chiama in
diversi modi: Manitou, Wakantonka, Maheo. Per secoli hai bene-
detto i popoli nativi delle Americhe con ricche preghiere, cerimo-
nie e danze di lode a te, e hai instillato in loro un grande amore e
un grande rispetto per la Madre Terra. Che i tuoi popoli condivi-
dano questi doni con tutto il creato. Che vivano sempre in armo-
nia e rispetto».

Se guardiamo il cammino fatto con i musulmani non possia-
mo non stupirci per la persistenza, in occasione dei conflitti del
Libano, del Golfo o dell’Algeria, di tante iniziative di dialogo, an-
che ad alto livello. La Chiesa anche in queste zone calde cerca di

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo... 163



mantenere e sviluppare il dialogo e di arrivare a instaurare rap-
porti con le autorità religiose dell’islam.

Si sono organizzati incontri ufficiali regolari con organismi
internazionali con sede in Libia, in Iran, in Giordania, in Egitto.
Nel 1995 è nato un Comitato islamo-cattolico di collegamento,
con 4 organizzazioni internazionali musulmane.

Un altro passo è stata la creazione, nel 1993, della fondazio-
ne Nostra aetate, sotto l’egida del Pontificio consiglio per il Dialo-
go interreligioso. Questa permette a studenti di altre religioni (fi-
nora ne hanno usufruito solamente studenti musulmani) di ap-
profondire la conoscenza della religione cristiana, diventando co-
sì persone capaci di mediazione per favorire nel proprio paese di
origine una maggiore mutua comprensione.

Lungo la storia troviamo nel dialogo con i musulmani frutti
positivi e negativi. Come aspetto positivo da parte cristiana è stata
la capacità di riconoscere errori storici che hanno reso difficili i
rapporti mutui. Un altro aspetto è stata l’opposizione della Santa
Sede all’uso della forza nell’ambito delle due guerre del Golfo, che
ha evitato qualsiasi idea di “crociata” da parte della Chiesa contro i
musulmani. Da parte musulmana, durante questi quarant’anni, e
soprattutto dopo l’attentato dell’11 settembre 2001 a New York, si
è sviluppato un atteggiamento più critico nei confronti delle loro
stesse tradizioni quando esse sono invocate per suscitare violenza o
ingiustizia. L’estremismo religioso è diventato argomento più chia-
ramente discusso negli ambienti musulmani; la dignità e i diritti
dell’uomo, compreso il diritto a godere della libertà religiosa, sono
diventati argomenti di conversazione. Cresce in alcuni giovani il
desiderio di conoscere il cristianesimo attraverso le sue fonti e non
soltanto tramite la letteratura musulmana.

Riguardo al buddismo si può notare come molti cristiani e
buddisti si sono impegnati ad approfondire la conoscenza delle
rispettive tradizioni religiose e ad imparare ad apprezzarne i valo-
ri spirituali.

In questo spirito, il Pontificio consiglio per il Dialogo inter-
religioso ha partecipato ufficialmente e direttamente al dialogo
cristiano-buddista, organizzando il primo Colloquio di questo ti-
po sul tema Buddismo e cristianesimo: convergenza e divergenza,

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo...164



che ha avuto luogo in un monastero buddista di Taiwan nel 1995.
Un secondo colloquio sul tema Il mondo e il silenzio nel buddismo
e nel cristianesimo, invece, è stato organizzato in un monastero
cattolico di Bangalore, in India, nel 1998. Il terzo si è svolto nella
sede principale della Rissho kosei-kai a Tokyo, nel 2002, e verteva
sul tema Sangha nel buddismo e la Chiesa nel cristianesimo. Questi
colloqui hanno offerto ai partecipanti l’opportunità di riflettere e
di chiarificare particolari dimensioni delle rispettive tradizioni, al-
lo scopo di identificare punti di convergenza e di divergenza.

Incontri multireligiosi

Nei grandi incontri multireligiosi si esprime con forza l’aspi-
razione comune all’unità di tutta la famiglia umana. Dobbiamo
però non trascurare di chiederci qual è il concetto di unità che è
alla base di queste iniziative: unificare le religioni? Creare una
nuova religione che sintetizzi le altre? Farne una grande forza po-
litica?

Nella prospettiva cristiana il fondamento e il modello del
dialogo interreligioso è l’unità della famiglia umana nella sua ori-
gine e nel suo fine ultimo. L’introduzione della dichiarazione con-
ciliare Nostra aetate (n. 2) pone questa base al dialogo.

Esistono organismi interreligiosi che mantengono il giusto ri-
spetto della diversità religiosa e hanno come principale obiettivo la
collaborazione per la pace e la solidarietà. Ne è esempio la Confe-
renza Mondiale delle religioni per la Pace (WCRP), fondata nel
1970 a Kyoto, Giappone. Ma ci sono anche religioni che subisco-
no tutti gli influssi, come fossero un’opera d’arte che l’uomo può
creare e ricreare a suo piacimento. In alcune iniziative interreligio-
se, come United Religions Initiative e, in certa misura, il Council
for a Parliament of Religions, non sono assenti le ambiguità sopra
descritte.

Per ciò che riguarda gli eventi interreligiosi promossi dalla
Chiesa cattolica, come quelli di Assisi nel 1986, in Vaticano nel
1999, e ancora ad Assisi nel 2002, si è avuta grande cura di non
cadere nel relativismo o nel sincretismo. Si è preferito pregare in

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo... 165



luoghi diversi pur riunendosi alla fine per un atto di adesione ai
grandi ideali e ai valori universalmente riconosciuti.

3. UN DIALOGO RECIPROCO?

Molti si chiedono se è solo la Chiesa cattolica che prende l’i-
niziativa del dialogo con gli altri credenti, e se anche questi fanno
lo stesso. Nell’Assemblea plenaria sono stati citati alcuni esempi
in cui religioni diverse sono diventate protagoniste di iniziative
ispirate al dialogo con i cristiani.

Nel buddismo, a seguito dall’incontro di Preghiera per la Pa-
ce in Assisi, nel 1986, il venerabile Etai Yamada, patriarca del
buddismo Tendai, ha promosso un incontro interreligioso sul
Monte Hiei in Giappone. Era la prima volta che si realizzava in
Giappone qualcosa di simile. Da allora si ripete ogni anno.

Nell’islam, l’iniziativa del Pontificio consiglio per il Dialogo
interreligioso di inviare ogni anno un messaggio ai musulmani in
occasione del ramadan ha suscitato molte espressioni di apprezza-
mento, ha favorito contatti e scambi sul tema proposto, e anche
messaggi di augurio da parte dei musulmani per le feste cristiane.

Sembra significativo citare la testimonianza di un tunisino
musulmano beneficiario della borsa di studio della Fondazione
Nostra aetate. Egli è oggi professore nel suo paese. La borsa di
studio gli aveva dato la possibilità non solo di studiare nell’Uni-
versità Gregoriana, ma anche di essere ospitato dai Missionari
d’Africa, nella comunità generalizia, partecipando, per quando
possibile, alla loro vita comunitaria. È stata un’esperienza che gli
ha permesso di modificare gran parte delle opinioni che aveva sul
cristianesimo e di confermarne altre. Ha concluso il suo resocon-
to dicendo che ciò che viene chiamato oggi il conflitto della civil-
tà è nella realtà il conflitto delle ignoranze.

Nell’induismo è noto l’amore degli indù per l’esperienza spi-
rituale e la ricerca di ciò che unisce le diverse religioni. Nella ses-
sione pubblica presso la Pontificia Università Urbaniana, è stata

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo...166



ascoltata con interesse un’esperienza raccontata con passione dal-
la dottoressa Kala Acharya, esperta in sanscrito, che aveva appro-
fondito aspetti della mistica cristiana in san Giovanni della Croce.

Cantando all’Unico Dio

Il messaggio dell’Assemblea celebrativa del 40° anniversario
di fondazione del Pontificio consiglio per il Dialogo interreligioso
è stato portato in forma artistica a migliaia di persone, di tutte le
età, culture e religioni che, il 18 maggio 2004 si sono riunite nel-
l’Aula Paolo VI per assistere allo spettacolo, di grande successo,
del gruppo musicale Gen Rosso, ispirato ai Salmi e intitolato Vo-
glio svegliare l’aurora.

Nel suo intervento, mons. Michael Fitzgerald, presidente del
Pontificio consiglio per il Dialogo interreligioso, ha ricordato tut-
to il bene che fiorisce in tanti terreni, bene che può essere convo-
gliato e diretto verso l’unico Signore e Creatore, come aveva det-
to Giovanni Paolo II commentando il Salmo 116, nell’udienza ge-
nerale del 28 novembre 2001: «Potremo parlare di un “ecumeni-
smo” della preghiera, che stringe in un unico abbraccio popoli
differenti per origine, storia e cultura. Siamo nella linea della
grande “visione” di Isaia che descrive “alla fine dei giorni” l’af-
fluire di tutte le genti verso “il monte del tempio del Signore”».

TERESA OSORIO GONÇALVES

Nel 40° anniversario dell’istituzione del Pontificio consiglio per il Dialogo... 167


