
Nuova Umanità
XXVII (2005/1) 157,  pp. 97-122

LA SOCIOLOGIA RELAZIONALE:
UNA PROSPETTIVA SULLA DISTINZIONE

UMANO/NON-UMANO NELLE SCIENZE SOCIALI

1. IL PROBLEMA: IL DISTANZIAMENTO FRA “UMANO” E “SOCIALE”

In questo contributo vorrei esporre, in grande sintesi, il sen-
so dell’approccio relazionale nelle scienze sociali, nella versione
del realismo critico che io propongo. Fin dalla sua origine 1, il
paradigma relazionale nelle scienze sociali si caratterizza per par-
tire dalla seguente constatazione: che la società contemporanea è
caratterizzata da un progressivo distanziamento fra l’umano e il
sociale 2. Con questa espressione intendo riferirmi in primo luogo
all’espulsione della persona come “soggetto” umano dai “fattori”
che spiegano la dinamica sociale e culturale, espulsione operata
dapprima dalle sociologie strutturaliste e in seguito da quelle
poststrutturaliste e postmoderne in genere; in secondo luogo, e
più ampiamente, al fatto che risulta sempre più difficile conferire
una qualità umana al sociale. Il primo aspetto è stato forse più

1 Cf. P. Donati, Introduzione alla sociologia relazionale, Angeli, Milano
19862.

2 In prima istanza, per “umano” intendo «ciò che è distintivo dell’essere
umano» nel suo modo di esistere, vivere e agire; e per “sociale” intendo «ciò che
sta fra gli individui in quanto individui». Umano e sociale sono qui pertanto con-
siderati come «ordini di realtà», essenzialmente dinamici. È opportuno aggiunge-
re che i concetti di “umano” e “non-umano” non implicano qui alcun giudizio o
valutazione morale, in quanto vengono riferiti a realtà storiche di fatto che sono
ritenute rispettivamente specifiche o non specifiche dell’essere umano. Il non-
umano è dunque inteso semplicemente come ciò che non è propriamente (spe-
cie-specifico dell’)umano. Mentre, quando si farà riferimento a qualcosa che nega
l’umano, si utilizzerà il termine dis-umano.



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...98

esplicitato rispetto al secondo, ma ovviamente essi sono stretta-
mente legati fra loro.

Il sociale non è più percepito come il luogo dove abita l’uma-
no. L’umano si trova altrove rispetto a ciò che costituisce il tessuto
sociale degli incontri che stanno fra i soggetti agenti: sta nei vissuti,
nelle esperienze e negli stati interiori degli individui, oppure in rap-
presentazioni o fantasie collettive, magari di tipo virtuale.

Non è da oggi che, in campo scientifico, si teorizza la separa-
zione fra umano e sociale, nel senso di identificare il sociale con un
«sistema comportamentale» (in senso lato) avente dinamismi pro-
pri che operano privi di volontà e intenzionalità, ossia privi di “sog-
gettività”. Ma, oggi, questa separazione assume una radicalità senza
precedenti. L’umano è sempre più visto come carattere, impulso,
sollecitazione, disturbo o “rumore” esterno rispetto al sistema dei
comportamenti, meccanismi e regole che “fanno” la società. Si di-
ce: il mercato ha le sue regole, la politica ha i suoi giochi, i mass
media hanno la loro logica, e così via. Il soggetto umano fluttua
nell’ambiente del sistema sociale. L’umano viene identificato con i
bisogni, i desideri, i sogni – belli o brutti – di un “soggetto” che è
percepito e rappresentato come esterno e indeterminato rispetto al-
le relazioni sociali organizzate (identificate con il sistema sociale).

Il senso comune reagisce a questo processo generalmente
con modalità negative, dal momento che, nella vita quotidiana, gli
individui sperimentano la separazione fra umano e sociale come
mancanza di senso, come assenza di finalismo, come disordine,
come realtà drammatica (per esempio, si dice: nessuna istanza
umana può evitare che il sistema economico generi certi livelli di
disoccupazione, che ci siano intere popolazioni che muoiono di
fame, che i giochi politici portino alla guerra, che i mass media
svuotino la comunicazione interpersonale: tutto questo avviene
perché il sociale ha “i suoi meccanismi”). Solo in qualche caso il
distanziamento fra sociale e umano suscita reazioni positive, o ad-
dirittura di esaltazione, in quanto promette nuove conquiste (per
esempio, si dice: se riusciamo ad automatizzare il lavoro, l’assi-
stenza, la comunicazione, avremo più spazio per altre attività).

La riflessione scientifica sottolinea il carattere ambivalente del
fenomeno. Da un lato, si nota che il distanziamento fra umano e so-



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 99

ciale si manifesta attraverso un diffuso senso di spersonalizzazione,
fino alla disumanizzazione, delle relazioni, degli stili di vita e in ge-
nerale del tessuto sociale, in particolare nella sfera pubblica (ma
quella privata è forse da meno?). Dall’altro, si osserva che tale pro-
cesso rappresenta anche un’apertura di nuove possibilità in termini
di creatività, libertà, slancio vitale degli individui e dell’umano in
generale. In sede scientifica, contrariamente al senso comune, si
ipervalutano gli aspetti positivi: si dice infatti che chiedere “troppo”
di umano nel sociale equivale a chiedere regressione o stagnazione
(a chi si lamenta che il lavoro è divenuto inumano, che la politica è
divenuta solo questione di lotta fra interessi, che i mass media ma-
nipolano sempre più la nostra vita, viene obiettato che cambiare
vorrebbe dire rinunciare al progresso e ritornare al Medioevo).

In ogni caso: le relazioni fra umano e sociale non sono più im-
mediate (non mediate) come lo erano in precedenza. La nostra so-
cietà produce, più di ieri, forme sociali che, benché siano agite da
uomini, sono (percepite, vissute, rappresentate come) non umane.

Ciò che oggi sembra esservi di nuovo, rispetto alle rotture
consumatesi nell’ultimo secolo, è una crisi (in senso etimologico),
generata dal distanziamento fra l’umano e il sociale, che mostra
particolari caratteri di rischio, tali da far presagire ulteriori pro-
fondi rivolgimenti sociali. La svolta qualitativa si manifesta come
con-fusione fra umano e inumano, come paradossale in-versione
fra i due, come simulazione e annullamento dei confini fra di essi.
Non mancano alcune analogie con il recente passato, allorché
svolte del medesimo tipo hanno preceduto l’avvento di nuovi re-
gimi, come quello nazista e fascista, o guerre mondiali. È su que-
sta crisi che intendo concentrarmi.

Mi domando: che senso ha, se ha ancora un senso, chiedersi
«che cosa c’è di umano nel sociale»? Il confronto fra umanesimo
e antiumanesimo in sociologia è morto?

Nel presente contributo vorrei cercare di rispondere a questi
interrogativi mostrando che il confronto fra umanesimo e antiu-
manesimo è più vivo che mai, e spinge oggi la sociologia verso
nuove frontiere.

Dapprima, cercherò di delineare come si ponga il problema
dell’umano nella sociologia classica. Ne emerge un panorama di



profonde ambivalenze e ambiguità che chiedono di essere esplici-
tate e valutate in un quadro teoretico di riflessione critica sulla
modernità (§ 2). Mi rivolgerò, poi, alla sociologia contemporanea,
detta postmoderna, che rappresenta per certi aspetti un prodotto,
per altri aspetti una risposta, e per altri aspetti ancora una ridefi-
nizione del problema dell’umano nel sociale ereditato dalla mo-
dernità (§ 3). Nell’ultima parte mi propongo di delineare un qua-
dro concettuale volto a definire ciò che vi è di umano nel sociale
in chiave relazionale. L’intento è quello di chiarire, e laddove pos-
sibile superare, riduzionismi, contraddizioni e dilemmi ereditati
dalla sociologia moderna (§ 4).

2. IL “PROBLEMA DELL’UMANO” NELLA TRADIZIONE SOCIOLOGICA

La sociologia classica dell’Ottocento e del Novecento ci ha
lasciato in eredità tre grandi problemi.

1) In generale, la riflessione sociologica si è chiesta come le
modificazioni della società cambino l’uomo e l’umano, più che vi-
ceversa. È ben vero che la sociologia moderna (nelle varie versio-
ni: idealistica, positivistica, marxista) contiene una qualche idea
di umanità che vorrebbe vedere realizzata. Ma tra l’analisi della
società così com’è e l’idea di umanità che viene proposta, c’è qua-
si sempre uno iato profondo. L’umano non viene distinto dal so-
ciale, anzi viene tendenzialmente ridotto al sociale.

Generalizzando, il problema è: se si assume, come fa la so-
ciologia moderna, che l’umano che è nel sociale sia il prodotto
del solo sociale, che fine fa l’umano di cui pure si vorrebbe man-
tenere una certa trascendenza o irriducibilità rispetto al sociale?
La sociologia moderna perde il carattere trascendente dell’umano
rispetto al sociale e quindi perde la possibilità di vedere come l’u-
mano possa generare forme sociali “altre” rispetto a quelle date.

2) Collegato al punto precedente, c’è il problema di come ge-
stire, supposto che esistano, i confini fra umano e non-umano nel
sociale. La sociologia moderna sembra, ma solo in apparenza, sem-

La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...100



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 101

pre meno interessata a sviluppare un quadro concettuale per ope-
rare tale distinzione. In realtà è piuttosto vero il contrario. L’inte-
resse cresce, ma crescono anche le difficoltà per tracciare tali confi-
ni. L’ultimo tentativo di grande ambizione, quello parsonsiano (che
pure si sforza di mantenere in linea di principio i confini fra umano
e sociale, e anche i confini fra l’umano, l’infra e il sovra umano),
non riesce a evitare che la teoria, per così dire, “risucchi” l’umano
nel sociale, per cui – alla fine – tutto ciò che è sociale viene ad esse-
re anche immediatamente umano.

Generalizzando, il problema è: posto che esistano dei confini
fra l’umano e il non-umano nel sociale, dove stanno e come ven-
gono gestiti? Se anche esistono (e pochi lo mettono in dubbio) la
sociologia moderna non sa come gestire questi confini.

3) Gran parte della sociologia classica (non marxista) mantie-
ne l’idea che l’umano nel sociale sia la sua “moralità”. La si chia-
mi agire simbolico, orientamento al valore, ethos, eticità o altro
ancora, essa è intesa vuoi come normatività (nella versione dur-
kheimiana, notoriamente riduttiva), vuoi come capacità etica (in-
sieme personale e collettiva, culturale e spirituale, evocante il
Geist) di agire. Ma nello stesso tempo risulta altrettanto evidente
che, dentro la modernità, la moralità diventa una caratteristica
sempre più problematica, sia in se stessa sia per la società. Evolu-
zionisticamente, essa è destinata a scomparire oppure – come ac-
cade il più delle volte – ad essere risolta in qualcos’altro.

Generalizzando, il problema è: se la “moralità” dell’agire uma-
no è il dato più caratterizzante (distintivo) di ciò che è umano nel
sociale, si può ipotizzare che essa possa scomparire ovvero possa
trasmutarsi in altro da sé? La sociologia moderna non sa come
“giustificare” la moralità dell’agire umano, se non con elementi e
fattori che, ultimativamente, appaiono in via di decadenza.

Per sintetizzare: all’interno della tradizione sociologica mo-
derna, ciò che ancora viene mantenuto dell’idea di uomo e di
umano ereditata dalla classicità non può essere conservato. Paral-
lelamente, viene a cadere l’identità del «sociale umano» in quanto
essenzialmente distinto dal «sociale non-umano». Si possono dare
sviluppi diversi?



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...102

Si collocano qui le sociologie neomodernizzanti, il cui contri-
buto può essere interpretato proprio come ricerca di un neouma-
nesimo oltre i classici. Il problema è che essi pensano sempre ad
mentem classicorum (diverso è il discorso, come poi dirò, per i
postmoderni). Possiamo vedere alcune posizioni esemplari.

I neomarxisti.
Vi è tutta una vasta gamma di teorie e autori che cercano di

rintracciare il senso umano nel/del sociale riprendendo il pensie-
ro marxiano, epurato dai determinismi e dalla visione messianica,
utopico-lineare, del progresso presenti in Marx. Mi limiterò a due
citazioni esemplari.

Negli USA, dove il neomarxismo ha conosciuto negli ultimi
decenni una singolare diffusione, M. Berman 3 ripropone il concetto
di Marx secondo cui l’esperienza della modernità è caratterizzata
dal fatto che «all that is solid melts into air» (espressione ripresa let-
teralmente dal Manifesto Comunista del 1848). Sennonché, ed è qui
la revisione, questo avviene oggi non già per opera di una classe so-
ciale particolare (la borghesia), ma come fenomeno di massa, attra-
verso i movimenti sociali (come quelli del ’68) che portano all’emer-
genza un «modernismo di strada» (modernism in the streets), popo-
lare (low modernism), per contrapposizione a quel modernismo col-
to (high modernism) che è stato il prodotto di una classe e di una
cultura “elevate” (borghesi). L’umano emerge come inversione sim-
bolica di un’“antistruttura”, come tempo/spazio di una nuova capa-
cità di scelta e di riflessività estetico-espressiva di agenti liberati da
vincoli ascritti e da una tradizione previamente strutturata, agenti
che sono ora liberi di scegliere fra diversi «repertori simbolici», li-
beri di provare maschere e identità in precedenza negate.

In Europa, l’approccio della strutturazione elaborato da au-
tori come A. Giddens e P. Sztompka 4 ha cercato di rivalutare l’u-

3 Cf. M. Berman, L’esperienza della modernità, il Mulino, Bologna 1985.
4 Cf. A. Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of

Structuration, Polity Press, Cambridge 1984; P. Sztompka, Agency and Progress:
The Idea of Progress and Changing Theories of Change, in J.C. Alexander - P.
Sztompka (edd.), Rethinking Progress: Movements, Forces and the Ideas at the
End of XX Century, Unwin and Hyman, London 1990, pp. 247-263.



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 103

mano in quanto forza causale attiva delle trasformazioni sociali al-
l’interno di un quadro concettuale che rimane largamente mar-
xiano nelle sue premesse epistemologiche. La proposta concet-
tuale di questi autori è di attribuire al sociale (inteso come praxis)
un carattere umano in quanto risultato (attualizzazione) di una
caratteristica sui generis del sociale-umano chiamata agency. Que-
st’ultima è una categoria concettuale introdotta per sfuggire sia ai
determinismi strutturali sia ad una visione individualistica (e an-
che personalistica) dell’umanità del sociale. L’agency è intesa co-
me link fra struttura (situazioni, condizioni) e attori sociali (con le
loro disposizioni, motivazioni, ragioni, intenzioni) posti in essa.
Per questi autori, il carattere umano del sociale sta, marxiana-
mente, nella capacità dei processi collettivi di superare i vincoli
situazionali e della natura (quest’ultima vista sempre e solo come
costrizione e limitazione), consentendo agli attori, con le loro
“dotazioni”, di produrre cambiamento sociale, pur dentro i con-
dizionamenti strutturali e naturali (biologici).

I neoparsonsiani o neosimbolici.
Più decisamente schierati dal lato della cultura sono quegli

autori e teorie che tracciano la distinzione umano/non-umano nel
sociale ricorrendo alle dimensioni volontaristiche e simboliche
dell’azione come elementi distintivi.

Sull’onda di una lunga tradizione che rimonta a Sorokin e
Parsons, J.C. Alexander 5 intravede il carattere umano del sociale
nelle relazioni fra personalità, sistema sociale e sistema culturale.
La sua proposta innovativa è quella di vedere questi tre ordini di
realtà (psicologico, sociale e culturale) non come sistemi che si
compenetrano nell’azione (come sosteneva Parsons), ma come
ambienti dell’azione umana: e ciò per andare incontro al carattere
“libero” dell’azione, ossia per riconoscerle maggiore contingenza
e indeterminazione rispetto agli approcci strutturalistici. L’umano
che è nel sociale consiste, secondo questa linea di pensiero, nella

5 Cf. J.C. Alexander, Teoria sociologica e mutamento sociale. Un’analisi mul-
tidimensionale della modernità, Angeli, Milano 1990.



sua specifica caratteristica di libertà allo stesso tempo intenziona-
le e condizionata: un “volontarismo” non psicologico, ma letto
prevalentemente nell’ottica delle esigenze «interpretative del sim-
bolico» che l’azione sociale presenta. In questa proposta vi è la ri-
presa di motivi neodurkheimiani circa la natura umana del sociale
in quanto «coscienza collettiva», filtrati attraverso il dibattito se-
miologico postdurkheimiano.

I neoutilitaristi o costruttivisti della rational choice.
La ripresa dell’utilitarismo avviene oggi in due principali for-

me: in modo implicito e indiretto nel costruttivismo di tipo siste-
mico, che è esplicitamente antiumanistico, e del quale qui non mi
occupo 6, e in forma esplicita e diretta nel costruttivismo raziona-
lista legato alla rational choice, teoria per la quale l’uomo non è
morale se non ha un interesse. Uno dei campioni di quest’ultimo
approccio è J. Coleman 7. Secondo questo autore, l’umano che è
nel sociale è l’espressione di una particolare capacità dell’agente-
uomo che lo porta a costruire la società secondo forme razionali
(si intende: di razionalità strumentale). In questa visione delle co-
se, in piena continuità e sintonia con la modernità illuminista, se-
condo Coleman, la Grande Trasformazione iniziata nel Settecento
porta a sostituire «le organizzazioni sociali primordiali» (come la
famiglia) con «organizzazioni sociali costruite finalisticamente».
Si suppone qui che l’umano delle relazioni primarie (come quelle
familiari) venga incessantemente eroso dai processi tecnologici e
di mobilità sociale. L’umano può e deve allora essere ricostruito
in modo finalistico (purposively) attraverso attori corporati (corpo-
rate actors) intesi come «persone fittizie». Altrettanto avviene per
i contenuti e le motivazioni di carattere etico dell’azione sociale:
in presenza di una crescente secolarizzazione, i motivi etici dell’a-
zione sociale debbono lasciare spazio a nuovi motivi utilitaristici,

La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...104

6 Mi riferisco in particolare al neofunzionalismo di N. Luhmann, di cui mi
sono largamente occupato in vari scritti, fra cui P. Donati, Teoria relazionale della
società, Angeli, Milano 1991.

7 Cf. J.S. Coleman, The Rational Reconstruction of Society, in «American
Sociological Review» vol. 58, n. 1, February 1993, pp. 1-15.



allo stesso tempo di utilità collettiva e di self-interest 8. In questo
approccio, insomma, il carattere umano dell’organizzazione socia-
le viene di fatto a (e deve) essere progressivamente razionalizzato,
in analogia con quanto avviene nella trasformazione dell’ambien-
te naturale (o sistema ecologico) in ambiente artificiale, da parte
dell’uomo.

In tutti questi autori e approcci (neomarxiani, neoparsonsia-
ni, neoutilitaristi) i tre problemi di cui ho detto all’inizio di que-
sto paragrafo non trovano soluzioni soddisfacenti.

1) Il determinismo sociologico non viene evitato. Poiché man-
ca una relazione di trascendenza dell’umano rispetto al sociale, il
sociale (quale che ne sia la definizione) finisce per caratterizzare
l’umano senza residui. È la società che, in un certo senso, stabili-
sce le possibilità di esistere e di realizzarsi dell’umano: ovvero, l’u-
mano non rende necessaria di per sé alcuna forma sociale.

2) In concomitanza a ciò, i confini fra umano e non-umano
nel sociale vengono perduti. In parte essi sono annullati. In parte
le distinzioni vengono riportate a caratteristiche individuali (l’u-
mano che è nel sociale diventa una proiezione degli individui e
dei loro stati interiori). In parte le distinzioni vengono tracciate in
base a caratteristiche collettive (l’umano che è nel sociale diventa
una proiezione delle strutture o di patterns culturali e subculturali
riferiti alla specie homo sapiens). In breve, nel sociale, in quanto
relazione fra/con individui, viene a mancare l’umano in quanto
costitutivo dell’individuo-in-relazione.

3) La moralità del sociale, in quanto qualità del senso (sovra-
personale) dell’azione reciproca fra soggetti compresenti o intera-
genti, viene ridotta all’utilità (razionalità strumentale) degli indi-
vidui, oppure ad una reciproca socializzazione degli attori me-
diante una produzione simbolica collettiva, oppure ancora a fat-
tori culturali di costrizione esterna (in una qualche forma di inte-
grazione surdeterminata nei confronti delle persone).

La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 105

8 Cf. ibid., p. 12, nota 7.



Una collocazione a parte sembra meritare la teoria di J. Ha-
bermas. Gli sforzi di questo autore per rifondare una prospettiva
umanistica nelle scienze sociali sono di grande e indubbio interes-
se. Ma sfortunatamente anch’egli non sfugge agli esiti appena det-
ti. Nella visione di Habermas l’uomo è socializzabile senza limiti:
quindi fra il sociale e l’umano non esistono confini (si intende: in
re). La socializzazione avviene, a suo avviso, tramite la combina-
zione di integrazione sistemica e integrazione sociale. In apparen-
za, Habermas è tra i pochi a conferire centralità alla categoria del-
la vita umana. Ma lo status teoretico del concetto di Lebenswelt è
incerto, e anche contraddittorio, in quanto rimane sospeso – co-
me un ibrido – fra il rappresentare una categoria trascendentale
(Lebenswelt come condizione trascendentale dei processi sociali
che portano ad una mutua comprensione e quindi all’azione co-
municativa) e l’indicare dei referenti oggettivi, ossia un dominio
oggettuale, consistente in quelle «sfere di azione» che vengono
integrate essenzialmente attraverso il “meccanismo” della mutua
comprensione e che si distinguono dalle altre sfere sociali per non
poter essere integrate altrimenti. La teoria habermasiana a propo-
sito di ciò che vi è di umano nel sociale non sfugge ai riduzioni-
smi e ai dilemmi della modernità. Il dramma della teoria haber-
masiana sta nel fatto che l’umano che è nel sociale ha non già la
possibilità, bensì la necessità di essere definito – senza residui –
come interazione comunicativa libera da costrizioni e da finalità
strumentali. Di qui il suo limite insuperabile, dal momento che il
concetto di vita umana nel sociale viene circoscritto a interazioni
molto particolari e, tutto considerato, eccezionali.

Alla base di questa impostazione c’è il tentativo di Habermas
di concretizzare l’idea marxiana astratta di vita, e di possibilità di
vita, attribuendo una capacità di razionalizzazione ai «mondi del-
la vita» mediante la differenziazione delle loro strutture simboli-
che. Ma qualunque cosa la vita-umana-che-è-nel-sociale possa es-
sere, certamente essa non può venire identificata solo con quelle
attività che riescono a coordinarsi mediante procedure di forma-
zione discorsiva del consenso, e neppure con i meccanismi che
consentono tale coordinazione (la pratica comunicativa della vita
quotidiana). La vita-umana-che-è-nel-sociale non può essere iden-

La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...106



tificata tout court né con le condizioni trascendentali dell’intera-
zione comunicativa né con le sfere di relazione in cui quest’ultima
può arrivare a concretizzarsi.

È difficile collocare tutti questi autori e approcci in un qualche
quadro sintetico utile a trarre indicazioni critiche costruttive per le
prospettive future della sociologia. Semplificando, possiamo dire
che le sociologie neomodernizzanti si collocano in una qualche po-
sizione intermedia e di mix su un continuum che ha come estremi
le teorie neopositivistiche e quelle neoermeneutiche.

Le sociologie neopositivistiche sono quelle che, per dirla in
breve, pensano che la sociologia sia e rimanga una «scienza della
natura» 9. Qui l’umano delle forme sociali è identificato con i
connotati delle forme sociali proprie della specie homo sapiens
empiricamente osservabili (secondo un programma di ricerca a
suo tempo già formulato da M.J. Levy jr). Il sociale è umano in
quanto è prodotto da una particolare «specie di agenti», con pe-
culiari caratteristiche comportamentali e tecnologiche (autopoie-
tiche), che si distinguono dai comportamenti di altre specie di es-
seri viventi. Non c’è nessun problema, dal punto di vista sia cono-
scitivo che pratico, a sostituire operazioni umane di carattere tec-
nico con macchine e automatismi, perché umano e non-umano
possono essere associati fra loro: anche le macchine e i prodotti
artificiali, come gli umani, sono «attori altamente morali e
sociali» 10.

Le sociologie neoermeneutiche sono invece quelle che intendo-
no la sociologia come «scienza interpretativa», vuoi in quanto rife-
rita ai motivi degli attori vuoi in quanto riferita al carattere discorsi-
vo del farsi della società, che è assimilata ad un testo scritto (così P.
Ricoeur e J.C. Alexander). Qui l’umano è visto come capacità crea-
tiva di simbolizzazione e di attribuzione di significati all’interno di
un sistema di interazione socioculturale che non ha le caratteristi-

La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 107

9 Cf. W.L. Wallace, Toward a Disciplinary Matrix in Sociology, in N.J. Smel-
ser (ed.), Handobook of Sociology, Sage, Newbury Park 1988, pp. 23-76.

10 Cf. B. Latour, Mixing Humans and Non-Humans Together: The Sociology
of a Door-Closer, in «Social Problems» vol. 35, n. 3, 1988, pp. 298-310 (sotto lo
pseudonimo di J. Johnson).



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...108

che della natura fisica (biologica, inanimata). Vi sono accenti e gra-
di differenti nel dare al sociale una caratteristica di “volontarismo”,
formale e sostanziale. Ma, in ogni caso, per questa ampia e assai ar-
ticolata linea di pensiero sociologico, tra il sociale umano e il socia-
le non-umano ci sono differenze che non sono soltanto empiriche.
C’è qualcosa di “religioso” in questa visione del sociale, e però di
una religione – in generale – vista come tutta immanente (nell’acce-
zione, se si vuole, più durkheimiana che weberiana, anche se da
Weber mutua una certa tonalità protestante).

Si tratta di due letture sociologiche di ciò che è umano nel
sociale che si presentano il più delle volte mescolate fra loro. In
effetti, le teorie appena richiamate (neomarxiste, neoparsonsiane,
neoutilitariste e anche habermasiane) sono un mixage fra queste
due polarità. Nell’un caso (sociologie neopositivistiche) come nel-
l’altro (sociologie neoermeneutiche), l’umano che è nel sociale
viene scomposto in singole dimensioni (comportamentali, affetti-
vo-espressive, razionali, simboliche) fra le quali non si vedono
connessioni significative; le relazioni tra le singole dimensioni so-
no assai deboli, a volte inesistenti; appare condizionato da deter-
minazioni sociali talmente autonomizzate rispetto al non sociale
(incluso ciò che è “naturale”) che si riflettono sull’umano ridu-
cendone senso, portata e originarietà.

Il tentativo della scuola di Chicago, in particolare di Thomas
e Znaniecki, di rompere con il naturalismo e accedere ad una de-
finizione allo stesso tempo scientifica e umanistica della società
deve essere letto precisamente come intenzione di sviluppare una
sociologia capace di evitare i riduzionismi e le derive tipiche di
una certa modernità. Un’intenzione che ha certamente ancora
molto da insegnare, anche se la scuola di Chicago ha poi preso al-
tre strade.

L’impressione è che, nonostante molti sforzi, alla fine gran
parte della teoria sociologica sia approdata all’idea che il puro so-
ciale abbia un carattere meccanico, e che, come tale, esso acquisti
un senso umano in quanto è «animato dall’esterno», sotto l’im-
pulso degli aspetti motivazionali (in generale: i fattori psicologici
della personalità) e di quelli simbolici (in generale: i fattori del si-
stema culturale).



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 109

C.J. Berry 11 parla, a proposito delle concezioni di «natura
umana» presupposte alle teorie sociali del XX secolo, di interpre-
tazioni scientifiche (sociobiologia, etologia, comportamentismo,
per i quali la società si regge su regole epigenetiche e leggi causa-
li) e interpretazioni umanistiche (come il simbolismo, per il quale
non c’è una natura fissa, ma un’“umanità” della natura umana).
Con ciò, egli ribadisce una persistente separatezza, nelle scienze
sociali odierne, fra “scientifico” e “umano”, senza grandi discon-
tinuità rispetto al modo in cui tale separazione è stata concepita
dalla modernità (in particolare con la ben nota opera di W. Dil-
they). Una posizione che, considerati tutti i limiti dimostrati nel
recente passato, richiede oggi di essere abbandonata.

Se davvero le scienze sociali vogliono cogliere l’umano che è
nel sociale, esse devono dare vita a nuovi modelli relazionali 12,
nei quali il sociale non sia qualcosa di deterministico, meccanico
o autopoietico che viene “animato” dall’esterno (da elementi psi-
cologici o simbolici), ma sia visto come il luogo delle emergenze
referenziali e connettive proprie dell’essere umano.

Si tratta di operare una sorta di rivoluzione copernicana ri-
spetto alle sociologie classiche e contemporanee nelle quali le rela-
zioni sono ancora pensate a partire da uno o l’altro dei termini del-
la relazione e non già a partire dalla relazione in sé. Si tratta di an-
dare ben oltre il paradigma neopositivistico parsonsiano della diffe-
renziazione e dei suoi ulteriori svolgimenti nello schema luhman-
niano di inclusione/esclusione dell’umano rispetto al sociale che
postula una concezione puramente comunicativa del sociale, sullo
sfondo di una visione naturalistica a carattere biologico. La linea di
pensiero neofunzionalistico, per la quale la vita umana viene defini-
ta (concepita e osservata) come vita in senso biologico (bios), rivela
che il sociale in quanto tale – proprio in sociologia – non è conside-

11 Cf. C.J. Berry, Human Nature, in W. Outhwaite - T. Bottomore (edd.), A
Dictionary of Twentieth-Century Thought, Basil Blackwell, Oxford 1993, pp. 268-
269.

12 Relazionali in senso epistemologico e paradigmatico, e non solo come
“alleanze” (il termine è usato, per esempio, da L. Gallino) oggi prospettate da va-
ri autori all’interno di un quadro che rimane sostanzialmente diviso fra scuole
positivistiche e scuole ermeneutiche.



rato come intrinsecamente “vitale” per l’uomo. Al contrario, una
visione relazionale (non meccanicistica) del sociale può e deve met-
tere in luce proprio il carattere vitale del sociale qua talis.

Non fa meraviglia che, ad un certo punto, ci sia chi voglia
scoprire le carte e «andare a vedere» se e in che cosa la sociologia
mantenga dentro di sé il punto di vista dell’umano. La diffusione
della «cultura del presente» accelera questa istanza. Una specie di
“verifica” viene oggi svolta dalla cosiddetta sociologia postmoder-
na, la quale rimane però intrappolata dentro un tempo interattivo
privo di storia. Occorre allora porre in termini nuovi il problema
dell’umano nel sociale.

3. LA SFIDA POSTMODERNA: ROTTURE, DISCONTINUITÀ, DILEMMI

A partire dagli anni ’70, specialmente con la crisi dello strut-
turalismo, in sociologia – come nelle altre scienze – è emersa
quella che possiamo chiamare la «sfida postmoderna». Che cosa
essa sia è difficile dire, dato che non vi è accordo su come defini-
re il postmoderno. A mio avviso, nell’ottica che qui ci interessa,
tale sfida significa e comporta un processo ambivalente: da un la-
to, il postmoderno porta, per così dire, a compimento la diluizio-
ne della persona umana nel sociale, con la messa in latenza e flut-
tuazione della sua soggettività: fin qui è la modernità che annienta
se stessa; dall’altro, con il continuo cambiamento, una sorta di in-
cessante rimescolamento, dei confini fra umano e non-umano nel
sociale, si producono rotture e discontinuità imprevedibili per la
modernità, con l’attribuzione al sociale di caratteristiche sogget-
tuali e religiose (una sorta di “reincantamento” del sociale) che si
ritenevano “superate” o abbandonate per sempre.

Una serie di autori, con le loro riflessioni e ricerche teoriche
ed empiriche, testimonia queste tendenze, che non di rado sono
commiste anche in uno stesso autore.

Con autori come J.F. Lyotard e J. Baudrillard, la sociologia
postmoderna dichiara esplicitamente la perdita dei confini dati in

La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...110



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 111

precedenza fra umano e non-umano nel sociale. «Il sospetto – af-
ferma Lyotard – (…) è semplice, anche se duplice: e se gli umani,
nel senso dell’umanismo, fossero in procinto di diventare, costretti,
inumani, da un lato? e se, dall’altro, il “proprio” dell’uomo fosse
che egli è abitato dall’inumano?». La domanda è solo retorica: l’au-
tore assume una prospettiva di estetismo anarchico e dichiara senza
mezzi termini che nulla assicura più una qualche ridefinizione della
relazione fra umano e sociale. Egli ci propone una «semiotica del
non-significato», una «filosofia dell’oblio» di tale relazione.

J. Baudrillard, in concomitanza a tutto ciò, dichiara che il so-
ciale è ormai diventato il luogo del principio di morte e del male.
Con questo autore, il sociale della modernità, già divenuto “astrat-
to”, implode nello scenario semiologico ancora più astratto, iper-
reale, di una postmodernità fatta di simulacri, simulazioni, strate-
gie e giochi “fatali”. In questo sociale concepito come «impero dei
segni» (semio-scape) si celebra la completa de-differenziazione e
de-territorializzazione dell’umano.

Riassumendo il dibattito del XX secolo sul moderno e post-
moderno, possiamo dire che, se la teoria sociologica degli anni
’70 ha operato con il modello dell’homo faber del marxismo, e la
teoria degli anni ’80 ha considerato il linguaggio come la differen-
tia specifica dell’umanità, per contro gli anni ’90 e i primi del nuo-
vo secolo sembrano aver rimosso “l’uomo”.

Non c’è dunque da meravigliarsi se, in larga parte della so-
ciologia contemporanea, l’umano viene perduto, sia in quanto
soggetto della società umana sia in quanto dimensione specifica
del sociale. Ciò avviene di fatto, quale che poi sia la valutazione
etica o il sentimento che l’osservazione di tale stato di cose possa
suscitare.

Una volta preso atto che l’umano che è nella tradizione so-
ciologica scompare con il venir meno della società che lo ha con-
cepito e sostenuto (cioè la società moderna che va grossomodo
dal Sei-Settecento al Novecento), nascono discontinuità e dilem-
mi che presentano un volto nuovo.

Con la «fine della modernità» (nel senso di Romano Guardi-
ni), l’umano si eclissa. Ma questo non significa che il sociale si
svuoti, per così dire, dell’umano. Se la sociologia non può più pre-



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...112

supporre un «uomo-umano», con ciò l’umano che è nel sociale au-
menta, non diminuisce, il raggio delle sue possibilità, anche se una
quantità crescente di esse non possono venire attualizzate. E, allo-
ra, non bisogna forse dire, più esattamente, che si eclissa «l’umano
della modernità»? E, ancora, non bisogna forse dire che viene mes-
so in latenza l’umano di una certa tradizione sociologica che l’aveva
definito in maniera angusta, parziale, distorta, riduttiva?

Questa, appunto, è la sfida postmoderna in senso stretto,
non quella già pregiudicata dal suo ipermodernismo. Le doman-
de che sorgono sono dunque del tipo: quale umano c’è, o emerge,
nella società postmoderna? e come lo vede, se mai è capace di os-
servarlo, la sociologia?

Per le sociologie postmoderne, una risposta certa non può
essere data. La sola certezza che si ha è che non vi è certezza del
fondamento, né finalismo, ma solo la constatazione (un’“indica-
zione”) di un sistema adattativo in consolidamento che da una
parte procede colonizzando l’anima dell’uomo, e dall’altra libera
nuove energie, valori, giochi e scambi, attraverso cui emerge una
società dissimile da quella moderna. Di fronte alle antinomie della
società contemporanea, gran parte della sociologia postmoderna
sembra chiudere gli occhi: essa rinuncia a indicare ciò che, nella
novità del sociale, è umano o meno. Però, allo stesso tempo, molti
constatano che la definizione dell’umano nel sociale avviene sem-
pre più “relazionalmente”, perché il mondo sociale è sempre più
mediatizzato.

Secondo molti pensatori, il processo di crescente “mediatiz-
zazione” edifica un sistema che è indifferente all’umano, ossia che
non procede da ragioni umane, che lascia fuori dal gioco l’uomo
e le sue ragioni morali. È il sociale adiaforico di cui parla Z. Bau-
man. Per chi rileva invece che nel sociale le istanze etiche persi-
stono e anzi si accrescono, il punto discriminante diventa il se-
guente: i nuovi relazionamenti che vengono aperti danno vita a
mediazioni simboliche che negano l’umano oppure anche a me-
diazioni che affermano l’umano nel sociale?

Non c’è dubbio che, per la gran parte del pensiero postmo-
derno, il sociale sia inesorabilmente condannato a essere “siste-
ma”, ossia una grande macchina che si sviluppa per proteggere



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 113

l’uomo dai rischi e dalle casualità, finanche dalle catastrofi cosmi-
che. L’umano di cui si parla viene in gran parte ad essere colloca-
to fuori del sociale e quasi mai al suo interno. L’umano resta con
noi, ma solo nell’inumano che è nel bambino, nell’arte senza sco-
po, nella letteratura senza canoni, nella scrittura e nei graffiti del-
la strada, nei consumi estetizzanti, nella sfera erotica, nel tribale,
nel pensiero «senza fissa dimora». Se qualcosa c’è di umano nel
sociale, questo è un fatto di estetica, di consumo, di forme espres-
sive collettive più o meno “irrazionali”.

La sociologia postmoderna eredita qui i dilemmi propri della
modernità: possiamo mantenere il soggetto umano nelle relazioni
sociali? con quale libertà?; possiamo ancora trovare criteri distin-
tivi non arbitrari, non relativistici, non puramente contingenti,
per osservare l’umano che è nel sociale?

4. PROSPETTIVE DI UNA SOCIOLOGIA RELAZIONALE REALISTA CHE

RIPARTA DALLA DISTINZIONE UMANO/NON-UMANO

Abbiamo sin qui visto che, nel tentativo di rispondere al pro-
blema del distanziamento fra umano e sociale, la sociologia rima-
ne ancora divisa fra autori moderni e postmoderni, i quali si con-
frontano con contributi interessanti, ma senza produrre risposte
soddisfacenti. I primi ritengono che la modernità abbia significa-
to e tuttora significhi la ricerca di una società più umana, ma si
trovano in crescenti difficoltà a vedere (e tanto più a “legittima-
re”) l’umano che è nel sociale. I secondi pensano che la società
moderna, giunta al suo apice, comporti una problematizzazione
dell’umano tale da rendere obsoleta l’istanza di mantenere una
relazione significativa fra umano e non-umano dentro il sociale.
Essi ritengono quindi che qualunque visione umanistica della so-
cietà come tale sia improbabile e insensata.

In disaccordo totale o parziale con queste posizioni, la mia
tesi è che la distinzione umano/non-umano nel sociale è ancora
rilevante, anzi lo è sempre di più, e che lo diventa in termini posi-



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...114

tivamente postmoderni (cioè secondo una visione non necessaria-
mente negativa del postmoderno). Non poche tendenze delle so-
cietà postmoderne portano a costituire forme sociali in base a se-
lezioni che operano nei termini della distinzione umano/non-
umano. Per distinguere l’umano dal non-umano nel sociale, la so-
ciologia deve allora andare oltre le categorie neopositivistiche e
neoermeneutiche, così come di quelle individualistiche (volonta-
ristiche, azionistiche) e olistiche (sistemiche, comunitaristiche).
Per cogliere il senso dell’umano nel sociale, la sociologia deve
adottare una prospettiva relazionale.

La distinzione umano/non-umano nel sociale diventa sempre
più, e non sempre meno, rilevante per una serie di motivi che
vanno esplicitati e analizzati.

Motivi in negativo.
La perdita della distinzione comporta conseguenze inaccetta-

bili sul piano della ragione sia scientifica sia pratica. Due tipi di
conseguenze inaccettabili possono essere richiamati come esempi,
rispettivamente di riduzione dell’umano al subumano e al sovrau-
mano. Da un lato, l’assenza della distinzione umano/non-umano
porta all’animazione di realtà inanimate (come quando si parla di
diritti della terra, delle piante, ecc.) e all’attribuzione di una “sog-
gettività” agli animali (i diritti degli animali). Fenomeni che impli-
cano l’azzeramento del sociale umano: quale socialità umana
esprimono la terra, le piante e gli stessi animali? Di qui poi anche
i problemi di ordine giuridico.

Dall’altro, c’è la proiezione di certe caratteristiche umane su
oggetti, enti o interi “mondi” che dovrebbero sgravare l’uomo di
certe sue funzioni o capacità. Tali, ad esempio, sono i mondi dei
mass media, delle nuove tecnologie della comunicazione, dell’in-
telligenza artificiale, considerati come estensioni, potenziamenti e
sostituzioni delle limitate capacità tecniche dell’uomo. Considera-
re questi mondi («società tecniche») come ipso facto umani com-
porta l’attribuzione di una realtà umana a un sociale virtuale o
iperreale che invece è, semplicemente, non-umano. Se la produ-
zione di un mondo fittizio, illusorio, simulato (che ha la sua ragio-
ne di essere) comporta la perdita della distinzione fra virtuale e



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 115

reale, il sociale umano viene distorto e si creano enormi problemi
di comunicazione e di identità.

Tuttavia bisogna anche ammettere che proprio questi con-
fronti generano la ricerca di nuove distinzioni.

Motivi in positivo.
La distinzione umano/non-umano viene cercata e riproposta

come distinzione direttrice per la riumanizzazione di molti ambiti
di vita sociale. Si parla, ad esempio, di riumanizzare il lavoro e l’e-
conomia, i servizi sociali, la burocrazia, i sistemi sanitari, il siste-
ma educativo, gli stili di vita e i consumi, l’architettura e l’urbani-
stica, il mondo dei mass media, e la stessa scienza. 

Molto spesso questo proposito di «riumanizzare la società» è
solamente reattivo, in quanto nasce da un senso di frustrazione o
impotenza e cerca di ritornare a qualche mitica età passata. Altre
volte porta all’idea, invero improbabile, che sia possibile “applica-
re” un modello a priori di uomo – o di umano – alla vita sociale. In
altri casi ancora, invece, rivela l’emergenza di una nuova «società
dell’umano» 13, capace di produrre relazioni tramite l’elaborazione
di nuovi significati per operare la distinzione umano/non-umano
nelle stesse relazioni sociali. È il caso, per esempio, della ricerca di
relazioni lavorative più umane in quanto capaci di conferire sog-
gettività a entrambi i poli della relazione (datore di lavoro/lavora-
tore, fornitore/cliente, produttore/prodotto). Oppure l’idea che,
di fronte a certi conflitti o difficoltà fra i coniugi, o fra genitori e
figli, le relazioni familiari possano e debbano essere ridistinte in
base alla loro capacità di generare maggiore comprensione reci-
proca. Oppure che l’architettura degli ospedali debba essere ridi-
segnata con lo scopo di favorire anziché impedire il dialogo fra il
malato e chi lo cura da specialista o semplicemente da informal
helper. Oppure ancora l’idea che i media comunicativi possano e
debbano essere ripensati alla luce degli effetti che producono sui
fruitori, per esempio in quanto aiuto od ostacolo al loro interagire
comunicativo.

13 Cf. P. Donati, Teoria relazionale della società, cit., pp. 540-544.



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...116

È tempo di rivedere gli stereotipi della sociologia moderna e
i loro ribaltamenti in un certo postmodernismo. Le prospettive
future della sociologia sono oggi segnate dall’esigenza di ridefini-
re il sistema di osservazione del sociale dal punto di vista dell’u-
mano. Si tratta qui di prendere atto che la sociologia moderna
perde l’umano perché lo colloca o nell’individuo o in entità collet-
tive, mentre – se si vuole fare sociologia – lo si può vedere solo
«in relazione». Da un lato, c’è chi ritiene che l’umano sia solo e
soltanto nell’individuo: nel sociale non c’è umano semplicemente
perché il sociale non ha realtà propria 14. Dall’altro, c’è chi ritiene
che l’umano risieda in una qualche realtà collettiva, della specie
(homo sapiens), di una struttura o di una cultura 15.

I postmodernisti rifiutano soprattutto la seconda prospettiva.
Ricadono così, volenti o nolenti, nella prima. Il che indica una
scarsa consapevolezza relazionale. Essi avevano già in precedenza
perduto una qualche visione del sociale che è nell’umano (anche
nell’umano dell’individuo), e quindi si ritrovano con un pugno di
mosche. L’umano non c’è da nessuna parte (Foucault, Baudril-
lard, Lyotard), ovvero il sociale è sempre più problematico dal
punto di vista dell’umano, semplicemente perché, nel loro siste-
ma di osservazione, l’umano ha fin dall’inizio già perduto ogni ca-
rattere sociale.

Come ho già detto, una sociologia all’altezza dei tempi non
può e non deve certo pensare di poter partire da un’antropologia
per “applicarla” al sociale. Ma neppure è possibile fare il contrario,
ossia dedurre un’antropologia dai puri comportamenti sociali.

Ma allora dove sta la soluzione? Per una soluzione è necessa-
rio orientarsi a mantenere il «punto di vista dell’umano» nel siste-
ma di osservazione sociologico. La sociologia relazionale propone
di vedere le cose nel modo seguente.

14 La più classica, a questo proposito, è certamente la posizione di M. We-
ber, secondo il quale «la sociologia non può procedere che dalle azioni di un sin-
golo individuo, di alcuni individui o di numerosi individui separati. È questo il
motivo per cui essa deve adottare dei metodi strettamente individualistici».

15 Basterà qui citare la prospettiva di coloro che, con C. Geertz, vedono
l’uomo (e l’umano) come un «artefatto culturale» di patterns collettivi.



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 117

Nel panorama delle teorie moderne e post-moderne, la so-
ciologia ha espresso tre grandi modalità di osservazione:

1) tutto il sociale è sistema (l’umano, perciò, sta nell’ambien-
te della società);

2) nulla del sociale è sistema (la società esprime immediata-
mente l’umano; l’umano risolve in sé il sociale; il sociale è tutto
ciò che vi è nell’uomo, razionalità e irrazionalità, sentimento e
routine, ecc.);

3) nel sociale bisogna distinguere il “sistemico” dal «mondo
vitale»: solo il secondo è umano (in generale fra di essi viene ipo-
tizzato un rapporto dialettico, cioè si suppone che ci sia una «so-
cietà umana», fatta di mondi vitali, e una società non-umana, fatta
di sistemi sociali, con i loro ruoli, norme, istituzioni impersonali).

Nella mia prospettiva nessuna di queste modalità di osserva-
zione è accettabile. Occorre, per contro, assumere una diversa
modalità che chiamo relazionale, secondo la quale la società è fat-
ta di relazioni per le quali l’esigenza della distinzione umano/non-
umano non può mai essere annullata e che si differenziano di
conseguenza, secondo processi contingenti; la società sta lì, nel
fatto che anche i meccanismi funzionali richiamano e richiedono
relazioni, e non solo comportamenti per i quali gli orientamenti
soggettivi degli attori siano irrilevanti o addirittura fattori da eli-
minare; parlare di «società dell’umano» significa prendere atto
che la società umana non è più un dato immediato, ma deve esse-
re prodotta riflessivamente, attraverso nuovi conferimenti di sen-
so ai nessi in cui l’umano viene distinto dal non-umano, per di-
stinzione con la «società animale», la «società tecnica», e simili.

Questa prospettiva propone una lettura (relazionale) della
società che non separa il punto di vista interno agli attori (punto
di vista soggettivo) dal punto di vista esterno agli orientamenti de-
gli attori (punto di vista funzionale), ma ne mantiene l’intrinseca
referenza connettiva. Di qui una teoria della società come realtà
che si differenzia in diverse forme di società. E che lo fa in base al
tipo di relazionamento che i soggetti osservano e realizzano fra il
loro punto di vista “interno” e le esigenze a loro “esterne”.



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...118

Possiamo dire, perciò, che una forma sociale è umana in
quanto le relazioni sociali di cui consiste sono prodotte da soggetti
che si orientano reciprocamente in base a un senso sovrafunzionale.
Una forma sociale non è umana se e allorquando i soggetti non si
orientano reciprocamente (perché allora non ci sono relazioni,
ma pure reattività o affermazioni di individualità) e se e allor-
quando il senso delle “azioni” è solo funzionale (o di pura auto-
poiesi sistemica, perché in tal caso le azioni sono in realtà solo
operazioni, automatismi privi di intenzionalità, anche se agìti da
individui umani).

A differenza di quanto previsto nella teoria di Habermas,
questo può accadere anche nei mondi della vita. Mentre, per con-
verso, anche nelle relazioni formali (sistemiche) i soggetti possono
agire con reciprocità di orientamento in base a senso sovrafunzio-
nale. In altri termini: la distinzione relazionale fra umano e non-
umano nel sociale non coincide con quella fra mondo vitale e si-
stema sociale.

Collocata in questo quadro, la relazione fra l’umano e il so-
ciale diventa più istruttiva. L’umano e il sociale diventano sempre
più interattivi, e in questo e per questo “relazionali”. In un frame-
work relazionale la relazione umano/non-umano che è nel sociale
può essere pensata e osservata come relazione sistema/ambiente
(reciprocamente, l’uno per l’altro) senza con questo mettere in
fluttuazione radicalmente indeterminata né l’umano né il sociale.
Di fatto, tale fluttuazione compare nell’esperienza e nella realtà
solo in condizioni molto particolari, e invero eccezionali.

Più analiticamente, possiamo articolare un quadro concet-
tuale che ci consenta di rendere più esplicita la prospettiva rela-
zionale a questo proposito:

1) il sociale è umano in tanto in quanto è relazionale, cioè
frutto dell’azione reciproca di soggetti-in-relazione fra loro;

2) nella relazione, le caratteristiche dell’umano (gli elementi
biologici, affettivi, cognitivi e simbolici) sono relazionate fra loro;
la relazione è il contesto dei singoli elementi o dimensioni, e le re-
lazioni sono a loro volta collocate in un contesto di altre relazioni;

3) l’azione sociale è umana in tanto in quanto non solo pre-



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 119

senta uno degli elementi o dimensioni anzidetti (per esempio la
razionalità o la capacità simbolico-interpretativa), ma in quanto
«forma specifica»;

4) fra umano e sociale vi è distanza, ma (e proprio per que-
sto) anche interdipendenza e interazione, e pertanto storia;

5) la qualità umana delle forme sociali richiede una particola-
re gestione dei confini fra le relazioni sociali (intersoggettive e
strutturali) e la sfera latente del sociale, tramite un relazionamen-
to che distingua – mantenendole compresenti – immanenza e tra-
scendenza di ciò che nell’umano vi è di irriducibile al sociale.

Di qui anche la possibilità di un’antropologia relazionale, che
il sistema di osservazione sociologico deve poter mantenere e svi-
luppare se esso vuole comprendere (cum-prehendere) i fatti sociali.

Quanto alle implicazioni pratiche di ricerca, vorrei spiegarmi
con alcuni esempi: la famiglia, la cittadinanza, un manufatto ar-
chitettonico, come fenomeni sociali.

Dal punto di vista sociologico, l’umano della famiglia non è il
fatto che essa sia costituita di individui umani (i quali costituisco-
no come tali tante altre forme sociali che non sono famiglia e
spesso stanno in famiglia come se fossero altrove), né che corri-
sponda a una qualche entità collettiva (per esempio un pattern
simbolico). L’umano che è nella famiglia è il fatto di essere una
relazione sociale distintiva, ossia azione reciproca che costruisce
una forma specifica di relazionamento fra persone. Si può così
pervenire a definire l’unicità di questa relazione in una maniera
più consapevole che in passato.

Esplicitando le connotazioni appena enunciate, possiamo dire
che la famiglia (ogni concreta famiglia) è umana in quanto è emer-
genza di relazioni specifiche fra soggetti-in-relazione fra loro; in
quanto forma specifica degli elementi biologici, affettivi, cognitivi
e simbolici che la rendono relazione; in quanto sistema di referen-
ze (intenzionali-simboliche e strutturali) reciproche; in quanto sto-
ria delle interdipendenze e interazioni che tale sistema ha con il
suo ambiente umano interno ed esterno; in quanto continua rela-
zione alla propria trascendenza (la relazione-famiglia implica ciò
che «deve essere» come relazione).



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...120

Nel caso della cittadinanza, l’umano può essere colto in mo-
do aperto e non predefinito se si osserva la cittadinanza come re-
lazione sociale fra consociati, anziché come attribuzione di uno
status all’individuo da parte dello Stato. Cioè se questa relazione
è vista come espressione e costruzione di un complesso di diritti
che, estendendosi nei vari campi (civile, economico, politico, so-
ciale), mantengono relazioni significative con i diritti dell’uomo in
quanto persona (individuo-in-relazione).

Esplicitando le connotazioni enunciate in precedenza, pos-
siamo dire che la cittadinanza (ogni concreta cittadinanza) è uma-
na in quanto è frutto dell’azione di soggetti-in-relazione fra loro;
in quanto tiene conto degli elementi che compongono l’umano
(biologici, affettivi, cognitivi e simbolici); in quanto forma specifi-
ca dei relazionamenti fra tali elementi; in quanto storia delle loro
interdipendenze e interazioni; in quanto continua relazione a ciò
che – in quanto diritto umano – deve essere realizzato.

Osservato da un punto di vista sociologico, un manufatto ar-
chitettonico è definibile come il luogo delle intenzionalità umane
che in esso si esprimono (in vario grado e tipo) attraverso un uso
configurativo dello spazio relazionale. L’architettura è un modo di
rivestire le relazioni sociali con lo spazio e nello spazio. Se l’abito
architettonico di una casa, di una fabbrica, di un ospedale, di una
chiesa, è «ben fatto», le relazioni corrispondenti potranno espri-
mersi secondo il loro senso intenzionato e secondo i nessi simbolici
propri, dunque il sociale potrà essere «più umano» rispetto a una
configurazione in cui tali relazioni non possono esprimersi o ven-
gono deviate o alienate ad altro da sé. Per esempio, una casa può
diventare solo un dormitorio o una tana, anziché un luogo di in-
contro, dialogo e crescita comunicativa; una fabbrica può diventare
un luogo in cui viene eccitato il controllo o l’aggressività reciproca,
anziché la collaborazione; un ospedale può diventare una macchina
per la salute dove l’efficienza dei percorsi tecnici, della biancheria e
dell’alimentazione emarginerà il dialogo fra personale sanitario e
pazienti, come fra pazienti e le loro famiglie; una chiesa può diven-
tare un luogo per svolgere un’attività culturale o di divertimento,
anziché essere configurata come il luogo dell’incontro fra le perso-
ne e Dio. Più in generale, una casa, un ufficio, un ospedale, una



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione... 121

chiesa sono percepiti come meno umani se gli imperativi strumen-
tali (di funzionalità tecnica) o anche estetici (una certa idea di arte)
sono tali da rendere quel luogo invivibile (o meno vivibile) sotto il
profilo delle relazioni umane per cui ci si trova lì (ad abitare, a la-
vorare, a curarsi, a pregare).

In sintesi. La sociologia può ancora analizzare e valutare l’u-
mano che è nel sociale osservandolo come relazionalità. Se si os-
serva il sociale in un altro modo, diciamo per brevità non-relazio-
nale, l’umano resta precluso. È la qualità delle relazioni che una
forma sociale esprime che decide del tipo e del grado di umanità
che quella forma sociale contiene rispetto ad un’altra.

Così inteso, l’umano è sia interno sia esterno al sociale (cioè
alle relazioni in atto). Ne è l’immanenza e la trascendenza. E si
comprende allora perché la dimensione religiosa sia decisiva per
il senso dei fenomeni sociali (come, negli esempi fatti, la famiglia,
la cittadinanza e anche i manufatti architettonici). Più in generale
si comprende perché la dimensione religiosa sia intrinseca al so-
ciale come sua «logica espressiva di sviluppo», una logica per nul-
la necessaria e deterministica, tantomeno lineare, ma solo come
possibilità intrinseca delle relazioni di potersi attualizzare o me-
no, e in modi differenti secondo il loro senso proprio. Che cosa,
infatti, spinge la famiglia a essere più famiglia, la cittadinanza a
essere più cittadinanza, un manufatto architettonico a essere una
forma sociale più autentica (in quanto luogo in cui si possano
«più pienamente» realizzare le intenzionalità delle persone che vi
accedono)? Affinché sia così occorre che venga riconosciuto il ca-
rattere intrinseco di ogni relazione sociale, e ciò richiede un co-
stante relazionamento a ciò che non lo è, alla sua “latenza”.

La dimensione di immanenza/trascendenza dell’umano rispet-
to al sociale può essere chiamata “latenza” 16, a patto che questo

16 Con riferimento alla L dello schema AGIL (cf. P. Donati, Teoria relazio-
nale della società, cit., cap 4), si tratta di saper osservare la L di L di L... in una
sequenza che potenzialmente va all’infinito, anche se nella realtà empirica si fer-
ma a certe determinazioni (eigenvalues, che, sotto questa luce, sono relazioni
considerate in sé e per sé).



La sociologia relazionale: una prospettiva sulla distinzione...122

termine non assuma una connotazione strettamente psicanalitica,
ma umana in senso più ampio, ossia come potenzialità dell’essere
umano. Solo questa relazione, infatti, rende presente, e perciò at-
tualizzabile, ciò che il sociale è in quanto potenza umana.

Intenzionalità e razionalità sono solo due possibili modi di
concretizzarsi della relazione immanenza/trascendenza. È questa
relazione che spinge alla differenziazione dei confini e alla loro
gestione. Solo la relazione di immanenza/trascendenza può svela-
re – e nello stesso tempo mantenere e sviluppare – l’umano che è
nel sociale.

PIERPAOLO DONATI


