
Nuova Umanità
XXVII (2005/1) 157,  pp. 77-96

EUROPA. I SUOI FONDAMENTI SPIRITUALI
IERI, OGGI E DOMANI

L’Europa: cos’è essa propriamente? Questa domanda è stata
nuovamente posta, in maniera espressa, dal cardinal Józef Glemp
in uno dei circoli linguistici del Sinodo Episcopale sull’Europa:
dove comincia, dove finisce l’Europa? Perché, ad esempio, la Si-
beria non appartiene all’Europa, sebbene essa sia abitata anche
da europei, la cui modalità di pensare e di vivere è inoltre del tut-
to europea? E dove si perdono i confini dell’Europa nel sud della
comunità di popoli della Russia? Dove corre il suo confine nel-
l’Atlantico? Quali isole sono Europa, e quali invece non lo sono,
e perché non lo sono? In questi incontri divenne perfettamente
chiaro che Europa solo in maniera del tutto secondaria è un con-
cetto geografico: l’Europa non è un continente nettamente affer-
rabile in termini geografici, ma è invece un concetto culturale e
storico.

1. IL SORGERE DELL’EUROPA

Questo risulta in modo assai evidente se tentiamo di risalire
alle origini dell’Europa. Chi parla dell’origine dell’Europa, rinvia
solitamente a Erodoto (484-425ca a.C), il quale certamente è il
primo a conoscere l’Europa come concetto geografico, e la defini-
sce così: «i Persiani considerano come cosa di loro proprietà l’Asia
e i popoli barbari che vi abitano, mentre ritengono che l’Europa e



il mondo greco siano un paese a parte» 1. I confini dell’Europa
stessa non vengono addotti, ma è chiaro che terre che oggi sono il
nucleo dell’Europa giacevano completamente al di fuori del cam-
po visivo dell’antico storico. Di fatto, con la formazione degli Stati
ellenistici e dell’Impero Romano si era formato un continente che
divenne la base della successiva Europa, ma che esibiva tutt’altri
confini: erano le terre tutt’attorno al Mediterraneo, le quali in virtù
dei loro legami culturali, in virtù dei traffici e dei commerci, in vir-
tù del comune sistema politico formavano le une insieme alle altre
un vero e proprio continente. Solo l’avanzata trionfale dell’islam nel
VII e all’inizio dell’VIII secolo ha tracciato un confine attraverso il
Mediterraneo, lo ha per così dire tagliato a metà, cosicché tutto
ciò che fino ad allora era stato un continente si suddivideva ades-
so oramai in tre continenti: Asia, Africa, Europa.

In Oriente la trasformazione del mondo antico si compì più
lentamente che in Occidente: l’Impero Romano con Costantino-
poli come punto centrale resistette laggiù – anche se sempre più
spinto ai margini – fino al XV secolo 2. Mentre la parte meridio-
nale del Mediterraneo attorno all’anno 700 è completamente ca-
duta fuori di quello che fino ad allora era un continente culturale,
si verifica nel medesimo tempo una sempre più forte estensione
verso il nord. Il limes, che sino ad allora era stato un confine con-
tinentale, scompare e si apre verso un nuovo spazio storico, che
ora abbraccia la Gallia, la Germania, la Britannia come terre-nu-
cleo vere e proprie, e si protende in maniera crescente verso la
Scandinavia. In questo processo di spostamento dei confini la
continuità ideale con il precedente continente mediterraneo, mi-
surato geograficamente in termini differenti, venne garantita dalla
costruzione di una teologia della storia: in collegamento con il li-
bro di Daniele, si considerava l’Impero Romano rinnovato e tra-

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani78

1 Erodoto, Le Storie I, 4, cit. secondo la tr. it., a cura di A. Colonna e F. Be-
vilacqua, UTET, Torino 1996, p. 63.

2 Uno sguardo acuto e di ampio respiro sulla formazione dell’Europa, sia in
senso locale che come valore, si trova in P. Brown, Die Entstehung des christli-
chen Europa, Beck, München 1996; or. ingl.: Divergent Christendoms: The Emer-
gence of a Christian Europe, 200-1000 AD, Oxford 19958.



sformato dalla fede cristiana come l’ultimo e permanente regno
della storia del mondo in generale, e si definiva perciò la compa-
gine di popoli e di Stati che era in via di formazione come il per-
manente Sacrum Romanum Imperium.

Questo processo di una nuova identificazione storica e cultu-
rale è stato compiuto in maniera del tutto consapevole sotto il re-
gno di Carlo Magno, e qui emerge ora nuovamente anche l’antico
nome di Europa, in un significato mutato: il vocabolo venne im-
piegato addirittura come definizione del regno di Carlo Magno,
ed esprimeva al tempo stesso la coscienza della continuità e della
novità con cui la nuova compagine di Stati si presentava come la
forza propriamente carica di futuro. Carica di futuro proprio per-
ché si concepiva in continuità con la storia del mondo fino ad al-
lora e ultimamente ancorata in ciò che permane sempre 3.

Nell’autocomprensione che andava così formandosi è espres-
sa parimenti la consapevolezza della definitività, così come al
tempo stesso la consapevolezza di una missione.

È vero che il concetto di Europa è pressoché nuovamente
scomparso dopo la fine del regno carolingio ed è rimasto sola-
mente conservato nel linguaggio dei dotti; nel linguaggio popola-
re esso trapassa solamente all’inizio dell’epoca moderna – certo in
connessione con il pericolo dei turchi, come modalità di autoi-
dentificazione –, per imporsi in generale nel XVIII secolo. Indi-
pendentemente da questa storia del termine, il costituirsi del re-
gno dei franchi come Impero Romano, mai tramontato e ora rina-
to, significa di fatto il passo decisivo verso ciò che noi oggi inten-
diamo quando parliamo di Europa 4.

Certo non possiamo dimenticare che c’è anche una seconda
radice dell’Europa, di un’Europa non occidentale: l’Impero Roma-
no aveva in effetti, come già detto, resistito a Bisanzio contro le
tempeste della migrazione dei popoli e dell’invasione islamica. Bi-
sanzio intendeva se stessa come la vera Roma; qui di fatto l’Impero

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 79

3 Cf. H. Gollwitzer, Europa, Abendland, in J. Ritter (ed.), Historisches Wör-
terbuch der Philosophie II, Schwabe, Basel 1971, pp. 824-826; F. Prinz, Von Kon-
stantin zu Karl dem Großen, Artemis und Winkler, Düsseldorf 2000.

4 Cf. H. Gollwitzer, Europa, Abendland, cit., p. 826.



non era mai tramontato, ragion per cui si continuava ad avanzare
una rivendicazione nei confronti dell’altra metà, quella occidentale,
dell’Impero. Anche questo Impero Romano d’Oriente si è esteso
ulteriormente verso il nord, fin dentro il mondo slavo, e si è creato
un proprio mondo, greco-romano, che si differenzia rispetto al-
l’Europa latina dell’Occidente in virtù di una diversa liturgia, una
diversa costituzione ecclesiastica, una diversa scrittura, e in virtù
della rinuncia al latino come comune lingua insegnata.

Certamente ci sono anche sufficienti elementi unificanti, che
possono fare dei due mondi un unico, comune continente: in pri-
mo luogo la comune eredità della Bibbia e della Chiesa antica, la
quale del resto in entrambi i mondi rinvia al di là di se stessa ver-
so un’origine che ora giace al di fuori dell’Europa, e cioè in Pale-
stina; inoltre la stessa comune idea di Impero, la comune com-
prensione di fondo della Chiesa e quindi anche la comunanza
delle fondamentali idee del diritto e degli strumenti giuridici; infi-
ne io menzionerei anche il monachesimo, che nei grandi sommo-
vimenti della storia è rimasto l’essenziale portatore non solamente
della continuità culturale, bensì soprattutto dei fondamentali va-
lori religiosi e morali, degli orientamenti ultimi dell’uomo, e in
quanto forza pre-politica e sovra-politica divenne portatore delle
sempre nuovamente necessarie rinascite 5.

Tra le due Europe, pur in mezzo alla comunanza dell’essenziale
eredità ecclesiale, c’è tuttavia ancora una profonda differenza, alla
cui importanza ha accennato specialmente Endre von Ivánka: a Bi-
sanzio Impero e Chiesa appaiono quasi identificati l’uno con l’altra;
l’imperatore è capo anche della Chiesa. Egli intende se stesso come
rappresentante di Cristo, e in collegamento con la figura di Melchi-
sedek, che era al tempo stesso re e sacerdote (Gn 14, 18), porta dal
VI secolo il titolo ufficiale di «re e sacerdote» 6. Per il fatto che a

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani80

5 Tra la ricca letteratura sul monacato cito qui semplicemente: H. Fischer,
Die Geburt der westlichen Zivilisation aus dem Geist des romanischen Mönchtums,
Kösel, München 1969; F. Prinz, Askese und Kultur. Vor- und frühbenediktinisches
Mönchtum an der Wiege Europas, Beck, München 1980.

6 E. von Ivánka, Rhomäerreich und Gottesvolk, K. Alber, Freiburg-Mün-
chen 1968.



partire da Costantino l’imperatore se ne era andato via da Roma,
nell’antica capitale dell’Impero poté svilupparsi la posizione autono-
ma del vescovo di Roma come successore di Pietro e pastore supre-
mo della Chiesa; qui già dall’inizio dell’era costantiniana viene inse-
gnata una dualità di potestà: imperatore e papa hanno in effetti po-
testà separate, nessuno dispone della totalità. Il papa Gelasio I (492-
496) ha formulato la visione dell’Occidente nella sua famosa lettera
all’imperatore Anastasio e ancor più chiaramente nel suo quarto
trattato, dove egli di fronte alla tipologia bizantina di Melchisedek
sottolinea che l’unità delle potestà sta esclusivamente in Cristo:
«questi infatti, a causa della debolezza umana (superbia!), ha sepa-
rato per i tempi successivi i due ministeri, affinché nessuno si insu-
perbisca» (c. 11). Per le cose della vita eterna gli imperatori cristiani
hanno bisogno dei sacerdoti (pontifices), e questi a loro volta si at-
tengono, per il corso temporale delle cose, alle disposizioni imperia-
li. I sacerdoti devono seguire nelle cose mondane le leggi dell’impe-
ratore insediato per ordine divino, mentre questi deve sottomettersi
nelle cose divine al sacerdote 7. Con ciò è introdotta una separazione
e distinzione delle potestà, la quale divenne di massima importanza
per il successivo sviluppo dell’Europa, e che, per così dire, ha posto
i fondamenti di ciò che è propriamente tipico dell’Occidente.

Poiché da ambo le parti di contro a tali delimitazioni rimase
vivo sempre l’impulso alla totalità, la brama di porre il proprio
potere al di sopra dell’altro, questo principio di separazione è di-

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 81

7 Documentazione e letteratura si possono trovare in: U. Duchrow, Christen-
heit und Weltverantwortung, Klett, Stuttgart 1970, pp. 328ss. Cf. anche H. Rahner,
Chiesa e struttura politica nel Cristianesimo primitivo, Jaca Book, Milano 1979. Ste-
phan Horn mi ha indicato un importante testo di Leone Magno, una lettera del pa-
pa, del 22 maggio 452, all’imperatore, in cui rifiuta il famoso canone 28 di Calcedo-
nia (sulla posizione primaziale di Constantinopoli accanto a Roma in base alla pre-
senza della sede dell’imperatore in quella città): «Habeat sicut optamus Constanti-
nopolitana civitas gloriam suam, et protegente Dei dextera diuturno clementiae ve-
strae fruatur imperio, alia tamen ratio est rerum saecularium alia divinarum, nec
praeter illam petram quam Dominus in fundamento posuit stabilis erit ulla con-
structio» (LME II [37] 55, pp. 52-56; cf. ACO II / IV S. 56). Su questa problemati-
ca cf. inoltre: A. Michel, Der Kampf um das politische oder petrinische Prinzip der
Kirchenführung, in A. Grillmeier - H. Bacht, Das Konzil von Chalkedon, Bd. II.
Entscheidung um Chalkedon, Echter, Würzburg 1953, pp. 491-562; e il contributo
di T.O. Martin sul canone 28 di Calcedonia, nello stesso volume (pp. 433-458).



venuto anche la sorgente di infinite sofferenze. Come esso debba
essere vissuto correttamente e concretizzato politicamente e reli-
giosamente rimane un problema fondamentale anche per l’Euro-
pa di oggi e di domani.

2. LA SVOLTA VERSO L’EPOCA MODERNA

Se in base a quanto sin qui detto possiamo considerare il sor-
gere dell’Impero carolingio da una parte, e la continuazione del-
l’Impero Romano a Bisanzio e la sua missione verso i popoli slavi
dall’altra parte come la vera e propria nascita del continente Euro-
pa, l’inizio dell’epoca moderna significa per ambedue le Europe
una svolta, un cambiamento radicale, che concerne sia l’essenza di
questo continente, sia i suoi contorni geografici. 

Nel 1453 Costantinopoli venne conquistata dai Turchi. O.
Hiltbrunner commenta questo evento in maniera laconica: «gli ulti-
mi (…) dotti emigrarono (…) verso l’Italia e trasmisero agli umani-
sti del Rinascimento la conoscenza dei testi originali greci; ma l’O-
riente sprofondò nell’assenza di cultura» 8. Questa affermazione
può essere formulata in maniera un po’ troppo rozza, poiché in ef-
fetti anche il regno della dinastia degli Osmanli aveva la sua cultu-
ra; ma è vero che la cultura greco-cristiana, europea, di Bisanzio
trovò con ciò la sua fine. Così una delle due ali dell’Europa rischiò
in tal modo di scomparire, ma l’eredità bizantina non era morta:
Mosca dichiara se stessa come la terza Roma, fonda ora un proprio
patriarcato sulla base dell’idea di una seconda translatio imperii e si
presenta dunque come una nuova metamorfosi del Sacrum Impe-
rium – come una propria forma di Europa, che tuttavia rimase uni-
ta con l’Occidente e si orientò sempre più verso di esso, fino a che
Pietro il Grande tentò di farla diventare un paese occidentale.
Questo spostamento verso nord dell’Europa bizantina portò con sé

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani82

8 O. Hiltbrunner, Kleines Lexikon der Antike, Francke, Bern-München
1950, p. 102.



il fatto che ora anche i confini del continente si misero in movimen-
to ampiamente verso oriente. La fissazione degli Urali come fron-
tiera è oltremodo arbitraria, in ogni caso il mondo a oriente di essi
diventò sempre più una specie di sottostruttura dell’Europa, né
Asia né Europa, essenzialmente forgiato dal soggetto Europa, senza
partecipare però esso stesso del suo carattere di soggetto: oggetto, e
non portatore esso stesso della sua storia. Forse con ciò è definita,
tutto sommato, l’essenza di uno Stato coloniale.

Possiamo dunque, a riguardo dell’Europa bizantina, non occi-
dentale, all’inizio dell’epoca moderna, parlare di un duplice evento:
da una parte vi è il dissolvimento dell’antica Bisanzio con la sua
continuità storica nei confronti dell’Impero Romano; dall’altra par-
te questa seconda Europa ottiene con Mosca un nuovo centro e
amplia i suoi confini verso Oriente, per erigere infine in Siberia una
specie di prestruttura coloniale.

Contemporaneamente possiamo constatare anche in Occiden-
te un duplice processo con notevole significato storico. Una grande
parte del mondo germanico si distacca da Roma; sorge una nuova,
illuminata forma di cristianesimo, cosicché attraverso l’Occidente
scorre d’ora in poi una linea di separazione, la quale forma chiara-
mente anche un limes culturale, un confine tra due diverse modali-
tà di pensare e di rapportarsi. Certo c’è anche all’interno del mon-
do protestante una frattura, in primo luogo tra luterani e riformati,
ai quali si associano metodisti e presbiteriani, mentre la Chiesa an-
glicana tenta di formare una via di mezzo tra cattolici ed evangelici;
a ciò si aggiunge poi anche la differenza tra cristianesimo sotto la
forma di una Chiesa di Stato, che diventa contrassegno dell’Euro-
pa, e Chiese libere, che trovano, come vedremo, il loro spazio di ri-
fugio nel Nordamerica.

Facciamo attenzione in primo luogo al secondo evento, che
caratterizza essenzialmente la situazione dell’epoca moderna di
quella che un tempo era l’Europa latina: la scoperta dell’America.
All’allargamento verso est dell’Europa in virtù della progressiva
estensione della Russia verso l’Asia corrisponde la radicale uscita
dell’Europa fuori dai suoi confini geografici, verso il mondo che sta
al di là dell’Oceano, che ora riceve il nome di America; la suddivi-
sione dell’Europa in una metà latino-cattolica e una metà germani-

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 83



co-protestante si trasferisce e si ripercuote su questa parte della ter-
ra occupata dall’Europa. Anche l’America diventa in un primo
tempo una Europa allargata, una colonia, ma essa si crea, contem-
poraneamente con il sommovimento dell’Europa ad opera della Ri-
voluzione Francese il suo proprio carattere di soggetto: dal XIX se-
colo in poi essa, sebbene forgiata nel profondo dalla sua nascita eu-
ropea, sta tuttavia di fronte all’Europa come un soggetto proprio.

Nel tentativo di conoscere la più profonda, interiore identità
dell’Europa attraverso lo sguardo sulla storia abbiamo adesso
preso in osservazione due fondamentali svolte storiche: come pri-
ma la dissoluzione del vecchio continente mediterraneo ad opera
del continente del Sacrum Imperium, collocato più verso nord, in
cui si forma a partire dall’epoca carolingia l’Europa come mondo
occidentale-latino; accanto a questo la continuazione della vec-
chia Roma a Bisanzio, con il suo protendersi verso il mondo sla-
vo. Come secondo passo avevamo osservato la caduta di Bisanzio
e il conseguente spostamento da una parte dell’Europa verso
nord e verso est dell’idea cristiana di Impero, e dall’altra parte
l’interna divisione dell’Europa in un mondo germanico-prote-
stante e un mondo latino-cattolico, e oltre a ciò la fuoriuscita ver-
so l’America, a cui si trasferisce questa divisione e che alla fine si
costituisce come un soggetto storico proprio, che sta di fronte al-
l’Europa. Ora noi dobbiamo porci davanti agli occhi una terza
svolta, il cui fanale ben visibile fu formato dalla Rivoluzione Fran-
cese. È vero che il Sacrum Imperium come realtà politica già a
partire dal tardo Medioevo era concepito in dissolvimento ed era
divenuto sempre più fragile anche come valida e indiscussa inter-
pretazione della storia, ma soltanto adesso questa cornice spiri-
tuale va in frantumi anche formalmente, una cornice spirituale
senza cui l’Europa non avrebbe potuto formarsi. Questo è un
processo di portata considerevole, sia dal punto di vista politico,
sia da quello ideale. Dal punto di vista ideale questo significa che
la fondazione sacrale della storia e dell’esistenza statuale viene ri-
gettata: la storia non si misura più in base ad un’idea di Dio ad es-
sa precedente e che le dà forma; lo Stato viene oramai considera-
to in termini puramente secolari, fondato sulla razionalità e sul
volere dei cittadini.

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani84



Per la prima volta in assoluto nella storia sorge lo Stato pura-
mente secolare, che abbandona e mette da parte la garanzia divi-
na e la normazione divina dell’elemento politico, considerandole
come una visione mitologica del mondo, e dichiara Dio stesso co-
me affare privato, che non fa parte della vita pubblica e della co-
mune formazione del volere. Questa viene ora vista solamente co-
me un affare della ragione, per la quale Dio non appare chiara-
mente conoscibile: religione e fede in Dio appartengono all’ambi-
to del sentimento, non a quello della ragione. Dio e la sua volontà
cessano di essere rilevanti nella vita pubblica.

In questa maniera sorge, con la fine del XVIII secolo e l’inizio
del XIX, un nuovo tipo di scisma, la cui gravità noi percepiamo ora
sempre più nettamente. Esso non ha in tedesco alcun nome, poiché
in Germania si è ripercosso più lentamente. Nelle lingue latine vie-
ne delineato come divisione tra cristiani e laici. Questa lacerazione
negli ultimi due secoli è penetrata nelle nazioni latine come una
frattura profonda, mentre il cristianesimo protestante in un primo
tempo ebbe vita facile nel concedere spazio alle idee liberali e illu-
ministe all’interno di sé, senza che la cornice di un ampio consenso
cristiano di fondo dovesse in tal modo venir distrutta. L’aspetto
politico della dissoluzione dell’antica idea di Impero consiste in
questo, che ora definitivamente le nazioni, gli Stati che sono dive-
nuti identificabili come tali in virtù della formazione di ambiti lin-
guistici unitari, appaiono come i veri e unici portatori della storia, e
dunque ottengono un rango che ad essi in precedenza non spettava
così tanto. La drammaticità esplosiva di questo soggetto storico ora
plurale si mostra nel fatto che le grandi nazioni europee si sapeva-
no depositarie di una missione universale, che necessariamente do-
veva portare a conflitti fra loro, il cui impatto mortale noi abbiamo
dolorosamente sperimentato nel secolo ora trascorso.

3. L’UNIVERSALIZZAZIONE DELLA CULTURA EUROPEA E LA SUA CRISI

Infine dobbiamo qui considerare ancora un ulteriore proces-
so, con cui la storia degli ultimi secoli trapassa chiaramente in un

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 85



mondo nuovo. Se la vecchia Europa precedente all’epoca moder-
na nelle sue due metà aveva conosciuto essenzialmente solo un di-
rimpettaio, con il quale doveva confrontarsi per la vita e per la
morte, ossia il mondo islamico; se la svolta dell’epoca moderna
aveva portato l’allargamento verso l’America e in parti dell’Asia
senza propri grandi soggetti culturali; ora ha luogo la fuoriuscita
verso i due continenti sinora toccati solo marginalmente: l’Africa
e l’Asia, che parimenti si tentò di trasformare in succursali del-
l’Europa, in colonie. Fino ad un certo punto questo è anche ri-
uscito, in quanto adesso anche Asia e Africa inseguono l’ideale
del mondo forgiato dalla tecnica e del benessere, cosicché anche
là le antiche tradizioni religiose entrano in una situazione di crisi
e strati di pensiero puramente secolare dominano sempre più la
vita pubblica.

Ma c’è anche un effetto contrario: la rinascita dell’islam non
è solo collegata con la nuova ricchezza materiale dei paesi islami-
ci, bensì è anche alimentata dalla consapevolezza che l’islam è in
grado di offrire una base spirituale valida per la vita dei popoli,
una base che sembra essere sfuggita di mano alla vecchia Europa,
la quale così, nonostante la sua perdurante potenza politica ed
economica, viene vista sempre più come condannata al declino e
al tramonto.

Anche le grandi tradizioni religiose dell’Asia, soprattutto la
componente mistica che trova espressione nel buddismo, si eleva-
no come potenze spirituali di contro ad un’Europa che rinnega le
sue fondamenta religiose e morali. L’ottimismo circa la vittoria
dell’elemento europeo, che Arnold Toynbee poteva sostenere an-
cora all’inizio degli anni Sessanta, appare oggi stranamente supe-
rato: «di 28 culture che noi abbiamo identificato (…) 18 sono
morte e nove delle dieci rimaste – di fatto tutte tranne la nostra –
mostrano che esse sono già colpite a morte» 9. Chi ripeterebbe

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani86

9 A.J. Toynbee, Der Gang der Weltgeschichte II: Kulturen im Übergang, Eu-
ropa-Verlag, Zürich-Stuttgart-Wien 1958, p. 370; qui citato secondo J. Holdt,
Hugo Rahner. Sein geschichtstheologisches Denken, Schöningh, Paderborn 1997,
p. 53. In particolare il paragrafo Philosophische Besinnung auf das Abendland
(pp. 52-61) offre materiale importante per la questione sull’Europa.



oggi ancora le stesse parole? E in generale – cos’è la nostra cultu-
ra, che è ancora rimasta? La cultura europea è forse la civiltà del-
la tecnica e del commercio diffusa vittoriosamente per il mondo
intero? O non è questa forse piuttosto nata in maniera posteuro-
pea dalla fine delle antiche culture europee? Io vedo qui una sin-
cronia paradossale: con la vittoria del mondo tecnico-secolare po-
steuropeo, con l’universalizzazione del suo modello di vita e della
sua maniera di pensare, si collega in tutto il mondo, ma special-
mente nei mondi strettamente non europei dell’Asia e dell’Africa,
l’impressione che il mondo di valori dell’Europa, la sua cultura e
la sua fede, ciò su cui si basa la sua identità, sia giunto alla fine e
sia propriamente già uscito di scena; che adesso sia giunta l’ora
dei sistemi di valori di altri mondi, dell’America precolombiana,
dell’islam, della mistica asiatica.

L’Europa, proprio in questa ora del suo massimo successo,
sembra diventata vuota dall’interno, paralizzata in un certo qual
senso da una crisi del suo sistema circolatorio, una crisi che mette
a rischio la sua vita, affidata per così dire a trapianti, che poi però
non possono che eliminare la sua identità. A questo venir meno
delle forze spirituali portanti corrisponde il fatto che anche etni-
camente l’Europa appare sulla via del congedo.

C’è una strana mancanza di voglia di futuro. I figli, che sono
il futuro, vengono visti come una minaccia per il presente; essi ci
portano via qualcosa della nostra vita, così si pensa. Essi non ven-
gono sentiti come una speranza, bensì come un limite del presen-
te. Il confronto con l’Impero Romano al tramonto si impone: esso
funzionava ancora come grande cornice storica, ma in pratica vi-
veva già di quei modelli che dovevano dissolverlo, poiché esso
stesso non aveva più alcuna energia vitale.

Con questo siamo giunti ai problemi del presente. Circa il
possibile futuro dell’Europa ci sono due diagnosi contrapposte.
C’è da una parte la tesi di Oswald Spengler, il quale credeva di
poter fissare per le grandi espressioni culturali una specie di legge
naturale: c’è il momento della nascita, la crescita graduale, la fio-
ritura di una cultura, il suo lento appesantirsi, l’invecchiamento e
la morte. Spengler arricchisce la sua tesi in modo impressionante,
con documentazioni tratte dalla storia delle culture, in cui si può

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 87



intravedere questa legge del decorso naturale. La sua tesi era che
l’Occidente sarebbe giunto alla sua epoca finale, che corre ineso-
rabilmente incontro alla morte nonostante tutti i tentativi di scon-
giurarla. Naturalmente l’Europa può trasmettere i suoi doni ad
una cultura nuova emergente, come è già accaduto nei precedenti
declini di altre culture, ma in quanto soggetto essa ha ormai il suo
tempo alle spalle.

Questa tesi bollata come biologistica ha trovato appassionati
oppositori nel tempo tra le due guerre mondiali specialmente in
ambito cattolico; in maniera impressionante le si è mosso contro
anche Arnold Toynbee, certo con postulati che oggi trovano poco
ascolto 10. Toynbee mette in luce la differenza tra progresso mate-
riale-tecnico da una parte, e dall’altra progresso reale, che egli de-
finisce come spiritualizzazione. Egli ammette che l’Occidente – il
mondo occidentale – si trova in una crisi, la cui causa egli vede nel
fatto che dalla religione si è decaduti al culto della tecnica, della
nazione, del militarismo. La crisi significa per lui, ultimamente:
secolarismo.

Se si conosce la causa della crisi, si può indicare anche la via
della guarigione: deve essere nuovamente introdotto il fattore re-
ligioso, di cui fa parte secondo lui l’eredità religiosa di tutte le
culture, ma specialmente quello «che è rimasto del cristianesimo
occidentale» 11. Alla visione biologistica si contrappone qui una
visione volontaristica, che punta sulla forza delle minoranze crea-
tive e sulle singole personalità eccezionali.

La domanda che si pone è: è giusta questa diagnosi? E se sì,
è in nostro potere introdurre nuovamente il momento religioso,
in una sintesi di cristianesimo residuale ed eredità religiosa dell’u-
manità? La questione tra Spengler e Toynbee rimane aperta, per-
ché noi non possiamo vedere nel futuro. Ma indipendentemente

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani88

10 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, C.H. Beck, München
1927. Sulla disputa intorno alla sua tesi, cf. il capitolo Die abendländische Bewe-
gung zwischen den Weltkriegen, in J. Holdt, Hugo Rahner, cit., pp. 13-17. Il con-
fronto con Spengler è anche un motivo costante dell’opera di filosofia morale,
fondamentale nel periodo tra le due guerre, di Th. Steinbüchel, Die philosophi-
sche Grundlegung der katholischen Sittenlehre, Schwann, Düsseldorf 1938, 19473.

11 Cf. J. Holdt, Hugo Rahner, cit., p. 54.



da ciò si impone il compito di interrogarci su che cosa può garan-
tire il futuro, e su che cosa è in grado di continuare a far vivere
l’interiore identità dell’Europa attraverso tutte le metamorfosi
storiche. O ancora più semplicemente: che cosa anche oggi e do-
mani promette di donare dignità umana e un’esistenza conforme
ad essa.

Per trovare una risposta a ciò dobbiamo gettare lo sguardo
ancora una volta dentro il nostro presente e al tempo stesso tener
presenti le sue radici storiche. In precedenza eravamo rimasti fer-
mi, in effetti, alla Rivoluzione Francese e al XIX secolo. In questo
tempo si sono sviluppati soprattutto due nuovi modelli europei.
Ecco qui allora nelle nazioni latine il modello laico: lo Stato è net-
tamente distinto dagli organismi religiosi, che sono attribuiti al-
l’ambito privato. Lo Stato stesso rifiuta un fondamento religioso e
si sa fondato solamente sulla ragione e sulle sue intuizioni. Di
fronte alla fragilità della ragione questi sistemi si sono rivelati fra-
gili e facili a cadere vittima delle dittature; essi sopravvivono, pro-
priamente, solo perché parti della vecchia coscienza morale conti-
nuano a sussistere anche senza i precedenti fondamenti e rendono
possibile un consenso morale di base. Dall’altra parte, nel mondo
germanico, esistono in maniera differenziata i modelli di Chiesa e
di Stato del protestantesimo liberale, nei quali una religione cri-
stiana illuminata, essenzialmente concepita come morale – anche
con forme di culto garantite dallo Stato –, garantisce un consenso
morale e un fondamento religioso ampio, al quale le singole reli-
gioni non di Stato devono adeguarsi. Questo modello in Gran
Bretagna, negli Stati scandinavi e in un primo tempo anche nella
Germania dominata dai prussiani ha garantito per lungo tempo
una coesione statuale e sociale. In Germania, tuttavia, il crollo del
cristianesimo di Stato prussiano ha creato un vuoto, che poi si of-
frì come terreno favorevole per una dittatura. Oggi le Chiese di
Stato sono dappertutto cadute vittima del logoramento: dagli or-
ganismi religiosi che sono derivazioni dello Stato non proviene più
alcuna forza morale, né lo Stato può creare forza morale, ma la de-
ve invece presupporre e costruire su di essa.

Tra i due modelli si collocano gli Stati Uniti d’America, che
da una parte – formatisi sulla base delle Chiese libere – prendono

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 89



le mosse da un rigido dogma di separazione, dall’altra parte, al di
là delle singole denominazioni, vengono plasmati tuttavia da un
consenso di fondo cristiano-protestante non definito in termini
confessionali, il quale si collegava con una particolare coscienza
della missione, nei confronti del resto del mondo, di tipo religioso
e così dava al fattore religioso un significativo peso pubblico, che
in quanto forza prepolitica e sovrapolitica poteva essere determi-
nante per la vita politica. Certo non ci si può nascondere che an-
che negli Stati Uniti il dissolvimento dell’eredità cristiana avanza
incessantemente, mentre al tempo stesso il rapido aumento dell’e-
lemento ispanico e la presenza di tradizioni religiose provenienti
da tutto il mondo cambia il quadro. Forse si deve qui osservare
anche che gli Stati Uniti promuovono ampiamente la protestan-
tizzazione dell’America Latina e quindi il dissolvimento della
Chiesa cattolica ad opera di forme di Chiese libere, per la convin-
zione che la Chiesa cattolica non potrebbe garantire un sistema
politico ed economico stabile, in quanto ritenuta non affidabile
come educatrice delle nazioni, mentre ci si aspetta che il modello
delle Chiese libere renderà possibile un consenso morale e una
formazione democratica della volontà pubblica, simili a quelli ca-
ratteristici degli Stati Uniti. Per complicare ulteriormente il qua-
dro si deve ammettere che oggi la Chiesa cattolica forma la più
grande comunità religiosa negli Stati Uniti, che essa nella sua vita
di fede sta decisamente dalla parte dell’identità cattolica, che pe-
rò i cattolici a riguardo del rapporto tra Chiesa e politica hanno
recepito le tradizioni delle Chiese libere, nel senso che proprio
una Chiesa non confusa con lo Stato garantisce meglio le fonda-
menta morali del tutto, cosicché la promozione dell’ideale demo-
cratico appare come un dovere morale profondamente conforme
alla fede. In una posizione simile si può vedere a buon diritto una
prosecuzione, adeguata ai tempi, del modello di papa Gelasio, di
cui ho parlato sopra.

Torniamo all’Europa. Ai due modelli di cui parlavo prima se
ne è aggiunto ancora nel XIX secolo un terzo, ossia il socialismo,
che si suddivise presto in due diverse vie, quella totalitaria e quel-
la democratica. Il socialismo democratico è stato in grado, a parti-
re dal suo punto di partenza, di inserirsi all’interno dei due mo-

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani90



delli esistenti, come un salutare contrappeso nei confronti delle
posizioni liberali radicali, le ha arricchite e corrette. Esso si rivelò
anche come qualcosa che andava al di là delle confessioni: in In-
ghilterra era il partito dei cattolici, che non potevano sentirsi a ca-
sa loro né nel campo protestante-conservatore, né in quello libe-
rale. Anche nella Germania guglielmina il centro cattolico poteva
sentirsi più vicino al socialismo democratico che alle forze conser-
vatrici rigidamente prussiane e protestanti. In molte cose il socia-
lismo democratico era ed è vicino alla dottrina sociale cattolica, in
ogni caso esso ha considerevolmente contribuito alla formazione
di una coscienza sociale.

Il modello totalitario, invece, si collegava con una filosofia
della storia rigidamente materialistica e ateistica: la storia viene
compresa deterministicamente come un processo di progresso
che passa attraverso la fase religiosa e quella liberale per giungere
alla società assoluta e definitiva, in cui la religione come relitto
del passato viene superata e il funzionamento delle condizioni
materiali può garantire la felicità di tutti. L’apparente scientificità
nasconde un dogmatismo intollerante: lo spirito è prodotto della
materia; la morale è prodotto delle circostanze e deve venir defi-
nita e praticata a seconda degli scopi della società; tutto ciò che
serve a favorire l’avvento dello stato finale felice è morale. Qui il
capovolgimento dei valori che avevano costruito l’Europa è com-
pleto. Ancor più, qui si realizza una frattura nei confronti della
complessiva tradizione morale dell’umanità: non ci sono più valo-
ri indipendenti dagli scopi del progresso, tutto può, in un dato
momento, essere permesso e persino necessario, può essere mora-
le nel senso nuovo del termine. Anche l’uomo può diventare uno
strumento; non conta il singolo, ma unicamente il futuro che di-
venta la terribile divinità che dispone sopra tutti e sopra tutto.

I sistemi comunisti frattanto sono naufragati innanzitutto per
il loro falso dogmatismo economico. Ma si trascura troppo volen-
tieri il fatto che essi sono naufragati, più a fondo ancora, per il lo-
ro disprezzo dei diritti umani, per la loro subordinazione della
morale alle esigenze del sistema e alle sue promesse di futuro. La
vera e propria catastrofe che essi hanno lasciato alle loro spalle
non è di natura economica; essa consiste nell’inaridimento delle

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 91



anime, nella distruzione della coscienza morale. Io vedo come un
problema essenziale della nostra ora per l’Europa e per il mondo
questo: che non viene mai contestato il naufragio economico, e
perciò i veterocomunisti sono diventati senza esitazione liberali in
economia; invece la problematica morale e religiosa, di cui pro-
priamente si trattava, viene quasi completamente rimossa. Pertan-
to la problematica lasciata dietro di sé dal marxismo continua a
esistere anche oggi: il dissolversi delle certezze primordiali dell’uo-
mo su Dio, su se stessi e sull’universo – la dissoluzione della co-
scienza dei valori morali intangibili, è ancora e proprio adesso
nuovamente il nostro problema e può condurre all’autodistruzio-
ne della coscienza europea, che dobbiamo cominciare a considera-
re – indipendentemente dalla visione del tramonto di Spengler –
come un reale pericolo 12.

4. A CHE PUNTO SIAMO OGGI?

Così ci troviamo davanti alla questione: come devono andare
avanti le cose? Nei violenti sconvolgimenti del nostro tempo c’è
un’identità dell’Europa, che abbia un futuro e per la quale possia-
mo impegnarci con tutti noi stessi? Non sono preparato per en-
trare in una discussione dettagliata sulla futura Costituzione euro-
pea. Vorrei soltanto brevemente indicare gli elementi morali fon-
danti, che a mio avviso non dovrebbero mancare.

Un primo elemento è l’“incondizionatezza” con cui la digni-
tà umana e i diritti umani devono essere presentati come valori
che precedono qualsiasi giurisdizione statale. Questi diritti fonda-
mentali non vengono creati dal legislatore, né conferiti ai cittadi-

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani92

12 Di obbligato riferimento sono le seguenti parole di E. Chargaff: «là dove
ognuno è libero di far le parti del leone, per esempio nel libero mercato, si ottie-
ne la società di Marsia, una società di cadaveri sanguinanti», E. Chargaff, Ein
zweites Leben. Autobiographische und andere Texte, Klett-Cotta, Stuttgart 1955,
p. 168.



Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 93

ni, «ma piuttosto esistono per diritto proprio, sono da sempre da
rispettare da parte del legislatore, sono a lui previamente dati co-
me valori di ordine superiore» 13. Questa validità della dignità
umana previa ad ogni agire politico e ad ogni decisione politica
rinvia ultimamente al Creatore: solamente Lui può stabilire valori
che si fondano sull’essenza dell’uomo e che sono intangibili. Che
ci siano valori che non sono manipolabili per nessuno è la vera e
propria garanzia della nostra libertà e della grandezza umana; la
fede cristiana vede in ciò il mistero del Creatore e della condizio-
ne di immagine di Dio che egli ha conferito all’uomo.

Ora, oggi, quasi nessuno negherà direttamente la precedenza
della dignità umana e dei diritti umani fondamentali rispetto ad
ogni decisione politica; sono ancora troppo recenti gli orrori del
nazismo e della sua teoria razzista. Ma nell’ambito concreto del
cosiddetto progresso della medicina ci sono minacce molto reali
per questi valori: sia che noi pensiamo alla clonazione, sia che
pensiamo alla conservazione dei feti umani a scopo di ricerca e di
donazione degli organi, sia che pensiamo a tutto quanto l’ambito
della manipolazione genetica – la lenta consunzione della dignità
umana che qui ci minaccia non può venir misconosciuta da nes-
suno. A ciò si aggiungono in maniera crescente i traffici di perso-
ne umane, le nuove forme di schiavitù, il commercio di organi
umani a scopo di trapianti. Sempre vengono addotte finalità buo-
ne, per giustificare quello che non è giustificabile.

Riassumiamo: la fissazione per iscritto del valore e della di-
gnità dell’uomo, di libertà, eguaglianza e solidarietà con le affer-
mazioni di fondo della democrazia e dello stato di diritto, implica
un’immagine dell’uomo, un’opzione morale e un’idea di diritto
niente affatto ovvie, ma che sono di fatto fondamentali fattori di
identità dell’Europa, che dovrebbero venir garantiti nella futura
Costituzione europea anche nelle loro conseguenze concrete e
che certamente possono venir difesi solamente se si forma sempre
nuovamente una corrispondente coscienza morale.

13 G. Hirsch, Ein Bekenntnis zu den Grundwerten, in «Frankfurter Allge-
meine Zeitung», 12 ottobre 2000.



Un secondo punto che qualifica l’identità europea è il matri-
monio e la famiglia. Il matrimonio monogamico, come struttura
fondamentale della relazione tra uomo e donna e al tempo stesso
come cellula nella formazione della comunità statale, è stato for-
giato a partire dalla fede biblica. Esso ha dato all’Europa, a quella
occidentale come a quella orientale, il suo volto particolare e la
sua particolare umanità, anche e proprio perché la forma di fedel-
tà e di rinuncia qui delineata dovette sempre nuovamente venir
conquistata, con molte fatiche e sofferenze. L’Europa non sareb-
be più Europa, se questa cellula fondamentale del suo edificio so-
ciale scomparisse o venisse essenzialmente cambiata. Tutti sappia-
mo quanto il matrimonio e la famiglia siano minacciati – da una
parte mediante lo svuotamento della loro indissolubilità ad opera
di forme sempre più facili di divorzio, dall’altra attraverso un
nuovo comportamento che si va diffondendo sempre di più: la
convivenza di uomo e donna senza la forma giuridica del matri-
monio. In vistoso contrasto con tutto ciò vi è la richiesta di comu-
nione di vita di omosessuali che ora paradossalmente richiedono
una forma giuridica, la quale più o meno sia equiparata al matri-
monio. Con questa tendenza si esce fuori dal complesso della sto-
ria morale dell’umanità che, nonostante ogni diversità di forme
giuridiche del matrimonio, sapeva tuttavia sempre che questo, se-
condo la sua essenza, è la particolare comunione di uomo e don-
na che si apre ai figli e così alla famiglia. Qui non si tratta di dis-
criminazione, bensì della questione di cos’è la persona umana in
quanto uomo e donna e di quale unione può ricevere una forma
giuridica. Se da una parte il loro stare assieme si distacca sempre
più da forme giuridiche, se dall’altra l’unione omosessuale viene
vista sempre più come dello stesso rango del matrimonio, siamo
allora davanti ad una dissoluzione dell’immagine dell’uomo, le
cui conseguenze possono solo essere estremamente gravi.

Il mio ultimo punto è la questione religiosa. Non vorrei entra-
re qui nelle discussioni complesse degli ultimi anni, ma mettere in
rilievo solo un aspetto fondamentale per tutte le culture: il rispetto
nei confronti di ciò che per l’altro è sacro, e particolarmente il ri-
spetto per il sacro nel senso più alto, per Dio, cosa che è lecito sup-
porre di trovare anche in colui che non è disposto a credere in Dio.

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani94



Laddove questo rispetto viene infranto, in una società qualcosa di
essenziale va perduto. Nella nostra società attuale grazie a Dio vie-
ne multato chi disonora la fede di Israele, la sua immagine di Dio,
le sue grandi figure. Viene multato anche chiunque vilipenda il Co-
rano e le convinzioni di fondo dell’islam. Laddove invece si tratta
di Cristo e di ciò che è sacro per i cristiani, ecco che allora la libertà
di opinione appare come il bene supremo, limitare il quale sarebbe
un minacciare o addirittura distruggere la tolleranza e la libertà in
generale. La libertà di opinione trova però il suo limite in questo:
che essa non può distruggere l’onore e la dignità dell’altro; essa
non è libertà di mentire o di distruggere i diritti umani.

C’è qui un odio di sé dell’Occidente che è strano e che si può
considerare solo come qualcosa di patologico; l’Occidente tenta
sì in maniera lodevole di aprirsi pieno di comprensione a valori
esterni, ma non ama più se stesso; della sua propria storia vede
oramai soltanto ciò che è deprecabile e distruttivo, mentre non è
più in grado di percepire ciò che è grande e puro. L’Europa, per
sopravvivere, ha bisogno di una nuova – certamente critica e umi-
le – accettazione di se stessa, se essa vuole davvero sopravvivere.
La multiculturalità, che viene continuamente e con passione inco-
raggiata e favorita, è talvolta soprattutto abbandono e rinnega-
mento di ciò che è proprio, fuga dalle cose proprie. Ma la multi-
culturalità non può sussistere senza costanti in comune, senza
punti di orientamento a partire dai valori propri. Essa sicuramen-
te non può sussistere senza rispetto di ciò che è sacro. Di essa fa
parte l’andare incontro con rispetto agli elementi sacri dell’altro,
ma questo lo possiamo fare solamente se il sacro, Dio, non è
estraneo a noi stessi. Certo, noi possiamo e dobbiamo imparare
da ciò che è sacro per gli altri, ma proprio davanti agli altri e per
gli altri è nostro dovere nutrire in noi stessi il rispetto davanti a
ciò che è sacro e mostrare il volto di Dio rivelato – del Dio che ha
compassione dei poveri e dei deboli, delle vedove e degli orfani,
dello straniero; del Dio che è talmente umano che Egli stesso è
diventato uomo, un uomo sofferente, che soffrendo insieme a noi
dà al dolore dignità e speranza.

Se non facciamo questo, non solo rinneghiamo l’identità del-
l’Europa, bensì veniamo meno anche ad un servizio agli altri che

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani 95



essi hanno diritto di avere. Per le culture del mondo la profanità
assoluta che si è andata formando in Occidente è qualcosa di pro-
fondamente estraneo. Esse sono convinte che un mondo senza
Dio non ha futuro. Pertanto proprio la multiculturalità ci chiama
a rientrare nuovamente in noi stessi.

Come andranno le cose in Europa in futuro non lo sappiamo.
La Carta dei diritti fondamentali può essere un primo passo, un se-
gno che l’Europa cerca nuovamente in maniera cosciente la sua
anima. In questo bisogna dare ragione a Toynbee, che il destino di
una società dipende sempre da minoranze creative. I cristiani cre-
denti dovrebbero concepire se stessi come una tale minoranza
creativa e contribuire a che l’Europa riacquisti nuovamente il me-
glio della sua eredità e sia così a servizio dell’intera umanità *.

JOSEPH CARD. RATZINGER

Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani96

* Traduzione dal tedesco di E. Babini rivista dalla Redazione.


