EDITORIALE Nuova Umanita
XXVIII (2006/2) 164, pp. 125-139

TRE MEDITAZIONI

MARIA, LA MADRE

L’esperienza concreta, quotidiana, minuta o grande, mi ha
insegnato ormai da anni che, si tratti del treno da non perdere, di
una malattia, di una crisi spirituale o di un’impotenza dell’anima,
del piccolo contrattempo o del grande invalicabile muro, se mi ri-
volgo davvero alla Madonna, alla Madre, lei mi aiuta e in qualche
molo risolve.

Provare per credere.

Certo, rivolgersi a lei: «Mamma, aiutami», lo si puo fare ad
un’unica condizione, quella di non sottintendere «La mia volonta
sia fatta», perché lei ¢ proprio il contrario, ¢ stata ed & sempre un
«La Tua volonta sia fatta», che ¢ il preciso significato di «Sia fatto
a me secondo la tua parola», del Vangelo. Se ci si affida anche so-
lo un po’ a lei, escludendo la pretesa antimariana della propria
volonta, ¢ fatta, lei non tarda, accorre, opera.

Le tante volte che ho spiegato i versi sublimi di Dante «Don-
na, se’ tanto grande e tanto vali, / che qual vuol grazia ed a te non
ricorre, / sua disianza vuol volar sanz’ali», mi dicevo: che versi altis-
simi. Oggi direi: che versi altissimi, perché veri. Non c’¢ nostro de-
siderio («distanza») ammissibile (quello che «vuol grazia» da Dio)
che non passi per Maria, come ha scoperto san Bernardo paragon-
dola a un acquedotto che reca 'acqua-grazia di Dio; e come ha ri-
badito con assoluto amore san Luigi Maria Grignion de Montfort.

E cio, se lo mettiamo in relazione con un’altra parola gran-
dissima di Dante, apre orizzonti impensati. In uno dei versi pit



126 Tre meditazion:

profondamente e luminosamente teologici del Paradiso, nel canto
XXII, dopo il colloquio affettuoso-riverente con san Benedetto,
nella risposta di questi alla sua richiesta di vederlo, gia ora, nel
pre-paradiso che si stende prima dell’Empireo, «con immagine
scoperta», si trova concentrato un insegnamento spirituale-esca-
tologico di immensa portata. San Benedetto dice che vederlo
«con immagine scoperta» sara possibile solo nel’Empireo — il
paradiso pieno e definitivo — perché «Ivi & perfetta, matura e inte-
ra / ciascuna distanza».

E evidente la relazione profonda con le cose che Dante ha
detto prima. Ogni nostro vero desiderio — esclusa la cattiva volon-
ta dell’attaccamento accecante alla propria volonta — passa per
Maria: Dio ha voluto che fosse cosi scegliendola per Madre sua
nel Figlio. Ogni nostra disianza nella vita mortale & perd imzperfet-
ta immatura e parziale: la Madonna lavora in noi e per noi a ren-
derla, nel tempo, sempre meno imperfetta, immatura e parziale:
scoprendoci il nulla delle cose, aiutandoci a risolvere problemi
che ci sembrano insormontabili e poi ci appariranno trampolini e
squarci di cielo, distaccandoci con lieve mano materna, a poco a
poco, da cose e persone, da noi stessi, e in tal modo insegnandoci,
con la viva esperienza pratica e quotidiana, il significato e il valo-
re vero dell’amore, quello che ¢ I'esatto contrario del falso amore
strombazzato dall’egoismo nelle sue mille povere maschere.

Alla fine di questa grande e umile scuola siamo decentemen-
te pronti per il paradiso, magari con una ulteriore finale purifica-
zione nell’aldila: perché lei, amante ferma e salda come Dio, non
ci permetterebbe mai, per il nostro bene, di giungere nella vita
eterna con il nostro distratto pressappoco; ma solo nella luce, luce
nella Luce.

Come pud fare tutte queste cose, la Madonna? Non usurpa
I'agire di Dio stesso, del Verbo incarnato, del Cristo suo figlio?
Niente affatto: Dio I'ha costituita — dice ancora Dante sulle ali di
san Bernardo — «umile e alta pit che creatura»; lo dice con una
sintesi poetico-teologica insuperabile.

La Madonna ¢ umile, cio¢ bassa, terra (humus) pit di ogni
creatura, perché a differenza di noi, anche dei pit santi tra noi, sa
di esserlo, di essere nulla, e quindi sta nella comprensione di sé



Tre meditazioni 127

pit in basso (e in profondita) di tutti noi. E alta piti di ogni crea-
tura, pur restando creatura (sublimita di Dante nel dire I'indicibi-
le) perché Dio I'ha fatta tale. E qui Chiara Lubich, andando oltre,
ha detto con la luce veggente del mistico, che Dio I'ha fatta cosi
grande da contenerlo, Madre del suo Figlio (suo di lei e suo di
Lui), come il cielo contiene il sole che lo illumina, che lo fa cielo.

Questa ¢ la verita. Ma il dubbioso potrebbe dire: questa &
speculazione teologica. Non ¢ vero. Ci sono due punti precisissi-
mi nei Vangeli nei quali, come quando si raggiunge I’esatta pro-
spettiva centrale di una fessura, mettiamo in una montagna spac-
cata, si vede il cielo, cosi in due eventi che la riguardano radical-
mente, si vede in Maria la Madre di Dio, e percio tutta la sua po-
sizione e statura unica nel creato — e nell’Increato! — perché 'es-
sere umile e alta pit che creatura, Madre di Dio, la colloca, per
grazia, certo, ma effettivamente, al livello della Trinita.

I primo punto-visione ¢ nel saluto dell’angelo dell’ Annun-
ciazione: «Ti saluto, Piena di grazia (kecharitoméne)»: & un saluto
cosi sproporzionato, che lei si chiede quale senso possano avere
quelle parole: prima finestra sul Cielo.

Il secondo punto-visione ¢, se possibile, ancora piti abba-
gliante: nell’episodio delle Nozze di Cana c’¢ una vera rivelazione
di Maria nel suo unico rapporto con Gest.

«Non hanno pit vino».

«Che ho da fare con te, donna? Non ¢ ancora giunta la mia
ora».

La madre dice ai servi: «Fate quello che vi dira».

La Madre continua I'incarnazione del Verbo, dopo averla fat-
ta maturare in sé, fuori di sé: gli presenta la realta nella quale egli
si & fatto uomo: «Non hanno pitl vino». E portavoce di tutta I'u-
manita nel Suo desiderio (disianza) e nel suo limite, ¢ gia Madre
di tutti.

11 Verbo incarnato risponde in modo apparentemente aspro,
in realta solo netto e divino: «Che ho da fare con te, donna?», che
¢ lesatta prosecuzione dell’avvertimento-ammonizione dato a lei
e a Giuseppe dal fanciullo dodicenne, dottore tra i dottori del
Tempio: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occu-
parmi delle cose del Padre mio?».



128 Tre meditazioni

Se ¢ vera I'altra lettura possibile del # soi kai m0i, gynai, «Che
cosa importa a me e a te?», ancora piu grande ¢ la rivelazione, per-
ché in entrambi i casi, ma in quest’ultimo piu accentuatamente,
Gesl associa sua Madre al «Non ¢ ancora giunta la mzia ora», ciog,
intende, la mia rivelazione-passione-morte-risurrezione.

E qui che la rivelazione di Maria diventa immensa, pari a quel-
la dell’annunciazione e pit esplicita, sia pure nella sua profondita
misteriosa e insondabile, per noi. «Fate quello che lui vi dira».

Queste parole apparentemente semplici e quotidiane — sono
semplici e quotidiane, ma nell’eterno — sono paradisiache, trinita-
rie. Lo si scopre se le si paragona alle parole di Gest al Padre:
«Non la mia ma la tua volonta sia fatta», collegate alle altre: «Tut-
te le cose mie sono tue e tutte le cose tue sono mie». Maria, non
chiede a Gesu di fare, ma agli uomini di accogliere attivamente
(«fate») cio che lui dira. E sicura che lo fara mentre lui le ha detto
il contrario: «Non ¢ ancora giunta la mia ora». Lo sa e lo vuole? E
mai possibile non solo che lo sappia (questo ¢ possibile, lei & &e-
charitomeéne), ma anche lo voglia? Si, perché Dio I'ha fatta piu
grande di Sé. E lei a dare inizio, con un comando non a Dio ma
agli uomini — e dunque anche all’'Uomo suo Figlio! — alla passio-
ne-morte-risurrezione del Verbo incarnato.

Ma non comanda altro che l'inizio. 1l cosa e il modo sono
suoi, del Verbo: «quello che vi dira». E lei 'autrice, non del cosa
fare, ma del fare di Gesui. Cosi ci rivela: 1) che il Verbo si ¢ incar-
nato in lei gia nella sua ora; 2) che lei, Madre, sta con il Verbo — e
percio con il Padre, con cui il Verbo ¢ «una cosa sola» — in un
rapporto unico di obbedienza (il «Fiat» della «figlia del tuo Fi-
glio») e di autorita («Fate quello che vi dira»): di obbedienza
creativa, attiva, o di autoritd obbediente.

Qui, nonostante la poverta delle parole umane, scorgiamo il
rapporto trinitario, quello tra le Persone divine, di reciproca totale
obbedienza attiva-creativa, e quello di Maria nella Trinitd, di pura
ma proprio per questo con-creatrice e con-redentrice obbedienza.

Nell’ Annunciazione e nelle Nozze di Cana Maria rivela il suo
posto nell’economia trinitaria della creazione e della redenzione.
E il suo posto, dunque, tra noi, per noi, con noi, in quanto Madre
del Verbo fatto uomo.



Tre meditazion: 129

LA DIMORA E LA CENA

Mentre gran parte del mondo sembra attraversare, in diversi
modi, gallerie di cieca oscurita, forse non ¢ inutile riflettere su
due parole di Gesu, pronunciate all’inizio della sua “glorificazio-
ne” (Gv 13, 31ss.), inizio che comprende tutta la passione, morte
e risurrezione, e alla fine di essa, che comprende I’ascensione e la
signoria «alla destra del Padre» (cf. il Simzbolo niceno e R 8, 34).

La prima ¢ pronunciata dal Messia-servo sofferente-agnello
di Dio, durante il discorso di addio (riportato dal vangelo di Gio-
vanni, che suppone anche se non dichiara lo sfondo dell’ultima
cena) ai discepoli; la seconda & comunicata tramite lo Spirito che
parla alle Chiese, dal Risorto (il Crocifisso-Risorto con i segni in-
delebili della passione) che si rivolge alla “tiepida” Chiesa di Lao-
dicea in Asia minore.

La prima dice: «Se uno mi ama, osservera la mia parola e il
Padre mio lo amera e noi verremo a lui e prenderemo dimora
presso di lui» (G 14, 23. Osservare la parola = viverla mettendo-
la in pratica). La seconda dice: «Ecco, sto alla porta e busso. Se
qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verro da lui,
cenerd con lui ed egli con me. Il vincitore lo fard sedere con me,
sul mio trono, come io ho vinto e mi sono assiso con il padre mio
sul suo trono» (Ap 3, 20-21). La Chiesa di Laodicea ¢ “tiepida”
(Ap 3, 16) appunto perché, nella logica di quanto gia affermato
nella precedente citazione, non ama o ama male e percio non os-
serva o osserva male «la sua parola». Infatti lo Spirito dice a quel-
la Chiesa: «Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo»
(Ap3,15).

Le due parole, oltre i molti particolari somiglianti, hanno tra
loro una generale equivalenza, convergenza e consequenzialita
evidente (che oltre tutto avvalora la parentela dell’ Apocalisse con
gli altri scritti giovannei). La prima ha una chiara apertura trinita-
ria: il Padre e il Figlio vi sono compresenti e cooperanti, con lo
Spirito che viene nominato subito dopo (Gv 14, 26) come Colui
che «vi insegnera ogni cosa». Proprio nel coagire trinitario, che
qui viene annunciato estremamente positivo, di salvezza e conso-



130 Tre meditazion:

lazione, ha inizio la fase risolutiva della passione, ’oblazione fisica
e spirituale di Gesu fino all’abbandono da/ Padre e nel Padre (cf.
Mzt 27,46 = Mc 15, 34; Lc 23, 46). Ma anche nella seconda parola
la Trinita non ¢ affatto assente. Il «Signore della gloria» (1 Cor 2,
8), il Risorto, parla attraverso lo Spirito annunciando che assume-
ra con sé presso il Padre il “vincitore”. Chi dunque «ascolta la sua
voce e apre la porta», osserva la sua parola, e percio ¢ gia amato
dal Padre (cf. Gp 14, 23) e riceve, nella “dimora” e nella “cena”
che fanno il Padre e il Figlio presso di lui, la realizzazione gia at-
tuale della profezia apocalittica dello Spirito.

«Fare dimora» e «cenare» sono rivelazioni eloquenti, e non
sono certamente solo metafore, ma piu che metafore, in quanto la
realta che rivelano-promettono supera I'immagine attraverso cui &
significata.

La prima parola dispiega nel senso della piti umile e familiare
quotidianita la assicuratrice promessa di Chi dice: «Ecco, io sono
con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (M¢ 28, 20), ma
anche la completa con la familiare presenza del Padre e con quel-
la dello Spirito, che ¢ in se stesso 'ermeneutica, la spiegazione di
quel dimorare «fino alla fine dal mondo». La seconda parola, nel-
la cornice trinitaria gia detta, specifica quel dimorare in un “cena-
re” che, se da una parte rende ancor piu familiare e umilmente
quotidiana la “dimora”, dall’altra non pud non risuonare di ac-
centi, di armoniche, si direbbe, eucaristiche. La dimora del Dio
unitrino con 'uomo sara, ¢, spirituale, reale, sacramentale.

Queste poche osservazioni motivate dalla lettura incrociata e
allargata dei testi bastano, credo, a comporre uno scenario gran-
dioso dell’evento cristiano, dalla fondazione alla consumazione
del mondo. 11 Signore dell’ Apocalisse ¢ infatti «I’Alfa e I'Omega,
il Primo e I'Ultimo, il principio e la fine» (Ap 22, 13), dunque
non solo il redentore, il risolutore e il giudice, ma il Verbo «in
principio (...) presso Dio» e per mezzo del quale «sono state fatte
tutte le cose» (Gv 1, 1.3) che egli ora per volonta-disegno del Pa-
dre ha ricapitolato in sé (cf. Ef 1, 9-10), restaurandole come cor-
po di cui egli ¢ il capo. E I'intera storia cosmico-umana a dipanar-
si attraverso I'azione plurima della Trinita, quell’uscire-da-sé tri-
personale che determina la creazione, la redenzione, e la santifica-



Tre meditazion: 131

zione del mondo; quella £¢nosz, vuoto d’amore, dono integrale, di
Dio stesso nel suo inter-Personale e tri-Personale darsi-annientan-
dosi, che diventa lo spazio aperto ad ogni uomo nei suoi reciproci
rapporti; luogo e tempo («tutti i giorni») di dimora e di cena le
pit feriali, libere e “normali”, in cui Dio stesso viene se invitato,
bussa, si, per primo, ma proprio perché sta “fuori” («alla porta»),
ed entra solo se accolto: non da un gesto di galateo ma da una li-
bera scelta di “osservare” la parola del Padre e del Figlio nella
spiegazione, o ispirazione, dello Spirito.

A questo punto emerge un’altra verita “scioccante” nella sua
inapparenza: tutto cio avviene nella casa non dei miracoli (che
potranno pur esserci, ma non sono neppure nominati o allusi nel-
le due parole che esaminiamo) ma della fede; e non della fede-
scommessa ma della fede-fiducia e della fede-esperienza. Infatti la
profezia all'inizio della passione, e 'affermazione (al presente)
apocalittica si riferiscono entrambe al clima, allo szazus del Risor-
to, che non promette o effettua pitl segni sconvolgenti (anche se
la promessa che fa, al futuro e poi al presente, ¢ il “miracolo” as-
solutamente pit grande, Dio abitualmente con ['uomo, ogni attimo
con l'uomo — ma nella fede); inaugura anzi una “normalita”, la
normalitd escatologica del tempo della Chiesa.

Infatti, gia implicitamente evidente nella prima parola, & espli-
citamente affermato nella seconda, al presente, qual ¢ lo stato at-
tuale, e non solo quello futuro, di ogni uomo e di ogni Chiesa (lo
Spirito apocalittico parla infatti al singolare, ma evidentemente col-
lettivo, della comunita ecclesiale di Laodicea) nel suo possibile, rea-
lizzabile, rapporto quotidiano, attimo per attimo, con il Padre in
Cristo per mezzo dello Spirito. San Paolo conferma dicendo addi-
rittura al passato-presente (nel perfetto greco): «[Dio] con lui [Cri-
sto] ci ha anche risuscitati e ci ha fatti sedere nei cieli, in Cristo Ge-
st» (Ef2, 6). La “dimora” e la “cena” sono gia ora, e per sempre.

La “dimora” e la “cena”, cielo sulla terra, realizzano in pri-
mizia, ma gia definitivamente nella sostanza spirituale la Shekhi-
nah (presenza di Dio).

Viene da chiedersi, e piti con un’esclamazione che con una do-
manda: ma quanto € ancora primitivo, iniziale, imperfetto e parzia-
le il nostro cristianesimo? Questa, della “dimora” e della “cena”,



132 Tre meditazioni

era duemila anni fa, e dunque anche poco pit di cent’anni fa, /z ri-
sposta alla traumatizzante contestazione di Nietzsche ai cristiani
che non lo convincevano perché non avevano 'aria di essere risorti.

Ma si puo annunciare una tale “dimora” e una tale “cena” agli
affamati, ai violentati, agli assassinati, a tutti gli umiliati della storia?
Tenendo presente che il primo ad averla annunciata e a realizzarla
¢ Dio stesso nei suoi percorsi imprevedibili, per quanto ci riguarda
dobbiamo rispondere si, se la viviamo noi per primi, anzi: vivendola
noi per primi, al prezzo di un beato distacco da tutto, come padre
Massimiliano Kolbe che nella cella della morte di Auschwitz, dove
ando per sostituire volontariamente un padre di famiglia, aspettava
sorridente, confortando gli altri, la morte, tanto che le guardie SS
gli ingiungevano, armate di un mitra che non potevano usare (co-
mico nel tragico!), di non sorridere, di non guardarle cosi; e come
la madre ruandese che, durante il genocidio (1994) annuncio ai fi-
glioletti la loro prossima morte dicendo che avrebbero sentito un
po’ di dolore e poi una grande gioia. Questa ¢, e nel senso pil sa-
cro, dimora e cena con la stessa santissima Trinita.

Ma ci sono, e non bisogna nasconderselo, e anzi occorre evi-
denziarlo, profondita di tragedia buia, in nessun modo illuminata
dalla fede, che sembrerebbero lasciare impotente Dio stesso, per-
ché chi ne ¢ vittima — e anche se colpevole, in parte o in tutto — &
incapace, non solo di credere, ma di immaginare anche lontana-
mente che con Dio, con Dio-Amore della triplice offerta in Sé e
alla sua creatura umana, egli possa intrecciare un rapporto, e un
rapporto cosi liberante e pienificante e familiare e intimamente li-
bero, cosi continuo e incessante da poterlo definire dimzora e cena
con le Persone divine; un rapporto tale da riempire ogni solitudi-
ne, consolare ogni dolore, bruciare ogni peccato prinza di ogni al-
tro rapporto con gli uomini; e non perché questo sacro rapporto
primario con Dio nella dimzora e nella cena sostituisca i rapporti
con gli uomini, anzi: li approfondisce e li esalta, li fa diventare ul-
teriori occasioni di dizora e di cena, insieme, con Dio; ma nella li-
berta aperta da Dio stesso nella propria kérosz creatrice e salvifica
nella misura della Croce. Cosi che chi vive di questo fondamenta-
le rapporto non ha piu “sete” inestinguibile di rapporti umani,
cioé il ricattante desiderio di misurarsi su di essi, I'umiliante di-



Tre meditazion: 133

pendenza dalle gratificazioni provenienti (se e quando...) da stima
e benevolenza di altri. Al contrario: «Chi ha sete venga a me e be-
va chi crede in me (...): fiumi di acqua viva sgorgheranno dal suo
seno» (Gv 7, 37-38). Estinta quella sete da quest’acqua, i rapporti
umani ne verranno irrorati, nutriti, sopraelevati.

Ma, dicevamo, nel buio piu fitto e insuperabile? quando,
ciog, non si vede, non si crede, non si spera, non si ama? E la con-
dizione di tantissimi; e anche di chi, pur non rinnegando formal-
mente la fede e la speranza, I'ha vissuta nella sua piena immedica-
bile oscurita in qualche periodo o caduta o fossa della sua vita, e
sa bene di cosa si tratta, e che ¢ imparagonabile con ogni altro
stato e indicibile con qualsiasi parola.

Qual ¢ il Dio, la dimora, la cena di un tale sepolcro? Perché,
certo, nessuna condizione umana puo, deve smentire la promessa
di una dimora e di una cena pagate da Dio stesso al prezzo della
propria vita divino-umana, particolare e universale. Cioé per tutta
I'umanita e per ogni uomo con il mio, il tuo nome.

Questo Dio delle inferiorita invincibili, delle sventure irrime-
diabili e di chiunque si senta «verme e non uomo» (Sa/21,7) ¢ lo
Sprofondato nel punto di morte pit lontano dalla risurrezione,
che ¢ anche il punto di intimita pit profonda di ogni uomo dispe-
rato, e quindi il punto della pitt profonda, anche se inimmagina-
bile, unione, unione abbracciante, di Lui con lui: dimora e cena.

Sta a noi (per la nostra parte), singoli e Chiesa di Laodicea
penitente-risorgente, incarnare in noi e per ogni uomo, preparan-
dolo come dimora e cena, questo essenzializzato, sfrondato, ri-
dotto a “nulla” (a nulla-amore), e percio indefettibile, cristianesi-
mo del presente e ancor piu del futuro.

INGENITO, GENITO, SPIRITO

Ingenito ¢ il Padre nella sua &énosi che genera il Figlio. Ge-
nito ¢ il Figlio, della stessa sostanza del Padre, nella sua £énosi
che lo rida al Padre.



134 Tre meditazioni

Ma il darsi del Padre e il ridarsi del Figlio sono la duplice %&e-
nosi che spira lo Spirito Persona. Lo Spirito & la Persona di-keno-
tica che procede dal Padre e dal Figlio. La £énosi del Padre verso
il Figlio, la £énosi del Figlio verso il Padre sono, come Dono per-
fetto, la Di-kenosi della Persona Spirito Santo. Questa “terza”
Persona non genera, non & generata, ¢ lo Spirito del Padre-Figlio,
il loro interamente donarsi-svuotarsi-perdersi tanto da essere Per-
sona. Ed ¢ egli stesso, lo Spirito, da parte sua, Di-kénosi verso il
Padre e verso il Figlio, Frutto di duplice £énosi e Autore di dupli-
ce kenost, Vuoto di amore senza fondo sopra e sotto di sé.

Sulla croce il Figlio ¢ abbandonato nel duplice senso della
sua kenosz: il Padre lo lascia (abbandona) essere totalmente Fi-
glio-incarnato, cioé &énos: trinitaria doppiata in keénosi creaturale;
ma questo abbandono ¢ esso stesso Spirito perché ¢ per Amore
del Figlio, e della creatura (il creato vive nello Spirito). Il Figlio
crocifisso accetta I’abbandono trinitario del Padre, grida I’abban-
dono della creatura-uomo in cui & incarnato, ma, sia ’accettazio-
ne che il grido sono Amore, Spirito («Padre, nelle tue mani con-
segno il mio Spirito», Lc 23, 46); infatti Gesu paredoken to pneu-
ma (G 19, 30), consegno lo Spirito, mori per Amore.

Lo Spirito del Padre del Crocifisso e lo Spirito del Figlio cro-
cifisso e morto sono lo stesso Spirito, lo Spirito di risurrezione.
Egli risuscita il corpo kenotico (= interamente donato, nella mor-
te, al Padre e al mondo) del Figlio, e questa risurrezione & per la
vita eterna, cioé per la &énosi trinitaria in cui ¢ attratta la kénos:
creata. Cosi il Figlio diventa il primogenito dei molti (cf. Rz 8,
29; Col 1, 15; Ap 1, 5), il Capo del Corpo dell’'umanita redenta, e
di tutto il creato (Ef 4, 15-16; Col 2, 10).

All’altezza della Trinita, della sua &énosi interna e della sua
kénosi esterna, creaturale e redentiva, dire «Dio esiste» o «Dio
non esiste» & ben poca affermazione o negazione, perché vita e
morte, essere e non essere nel senso e nel limite mondano sono
trascesi e superati, affermazione e negazione sono due proposi-
zioni quasi altrettanto impotenti. Il sole di Dio brilla oltre ogni
universo, ma anche in ogni universo se perd questo sappia rispec-
chiarsi nel suo nulla creato. Solo il nulla pud incontrare I’Essere
infinitamente trascendente ogni esistere creato, ma solo I’Essere



Tre meditazion: 135

infinitamente esistente puo realizzare questo incontro, tanto desi-
derato quanto irrealizzabile dal nulla. E infatti ¢ I'Essere a rivelar-
si, al suo interno, Nulla di Amore tripersonale, all’esterno donan-
dosi (= annullandosi) al piccolo nulla amato, che cosi finalmente
puo conoscerlo.

Se capissimo I'umilta di Dio: il Padre che si annienta nel Fi-
glio, il Figlio nel Padre, e quel 7el reciproco ¢ lo Spirito Santo,
vuoto che accoglie, accoglienza-Persona; allora capiremmo anche
la creazione, in cui ogni cosa, nulla in se stessa, ¢ manifestazione
di Dio-Trinita, perché ogni cosa, nella forma della &énos: creatu-
rale, ha impressi il Padre e il Figlio uniti nello Spirito, infinito
Generare-Obbedire-Amare, terra acqua aria, fango fiore frutto,
vita morte rinascita.

Ma per capirne qualcosa si deve conoscere, riconoscere il
proprio profondissimo nulla, e cid ¢ possibile per una purificazio-
ne da peccato e illusione, che Dio solo puo operare.

11 Padre, la Sorgente. Ogni paragone umano & manchevole, si
pud procedere solo per somiglianze indiziarie. La sorgente ¢ e
non ¢ I'acqua che ne scaturisce. Dentro la roccia c’¢ il profondo
deposito, che trabocca in una fenditura, e 'acqua sgorga e scorre
gitt a valle. A monte il Padre, roccia e sorgente, a valle il Figlio,
della medesima acqua ma discendente per canali e letti fino al
mare, e tutte queste acque consostanziali si restituiscono 1'una al-
I'altra, mosse da quell’unica che le fa scaturire, nell’evaporazione
che ne fa nubi e pioggia e grandine e neve. Tutte le acque si con-
servano, per tornare alla sorgente, al cielo, lo Spirito che unisce
gli eternamente distinti, Padre e Figlio. L'Unita non ¢ mai indi-
stinzione, consostanziali sono le Persone distinte e unite; I’Amore
non ama un inesistente, imposturato se stesso (quanto Aristotele,
abusivamente, ancora nella teologia!), ma & amore perché esce
fuori di sé essendo, proprio cosi, Amore, e trovando Amore in
quel se stesso che gli ritorna. I Tre abitano per Amore 1'uno nel-
Paltro e cosi sono Uno, Uno che continuamente ama, si dona, in
modo cosi totale da fare di sé il Donato, e che questo, ridonando-
si, esca a sua volta da sé, e i due donarsi reciproci siano distinta-
mente da loro Dono, Persona.



136 Tre meditazion:

Vuoto e pienezza indicibili, impensabili, spazio infinito di ac-
coglienza e compiuta pienezza che sembra immutabile, immobile;
ma quel vuoto di liberta e quel pieno di perfezione ci trascendo-
no interamente, e solo Dio che si rivela, si incarna e ci redime mo-
rendo-risorgendo, puo spiegarcelo come nella tenebra pit lumi-
nosa (cf. Sal 138, 12) e nella luce pit inaccessibile (cf. 1 Tz 6,
16), e lo comprendiamo solo nelle misura in cui dalla tenebra e
dalla luce ci facciamo penetrare, cioé¢ amiamo. L'amore (charitas)
di Cristo supera ogni conoscenza (Ef 3, 19), anche nel senso che
la eleva, la trasforma, la perfeziona, le compie.

11 Figlio ¢ il Generato senza nulla trattenere per sé: ¢, ciog,
Gratitudine infinita, Lode eterna, rispecchiamento privo di orgo-
glio e di gelosia (cf. Fz/ 2, 6): questo ¢ lo scorrere della sua acqua
dalla Sorgente. Non ¢ “presso” Dio, come mal si traduce Gv 1, 1,
ma, “verso” Dio, proteso a Lui. Scende a valle eppure cosi ritor-
na, alla Sorgente, perché fa la sua — del Padre — volonta, come il
messo opera la missione assegnata. La volonta della Sorgente, nel-
la roccia, ¢ che I'acqua ne scaturisca per ritornare, e questo ¢ Ie-
terno evento trinitario; che scorra giti a valle, nei letti predisposti
dal Padre, percorrendoli tutti, facendo cosi vivere tutte le cose,
che lo Spirito, acqua del Cielo, provvede ad irrorare (cf. Gv 6,
64). 11 Figlio non fa nulla se non cio che vede fare al Padre (cf. Gv
5, 19), non dice, lui Parola, se non la di lui Parola (cf. Gv 8, 28), e
percio tutte le cose, create per suo mezzo (cf. Gv 1, 3), sono
espressione della sua obbedienza e parlano della sua Parola che
non si appropria di sé. Esse sono povere, caduche e mortali, per-
ché esprimono I'aver nulla (il ricevere tutto) del Figlio, il suo non
possedere la Sorgente, ma solo esserne generato contraccambian-
do I'Infinito Donarsi con infinita Gratitudine; sono caduche e
mortali perché esprimono cosi il ricevere tutto del Figlio, il suo
non avere da se stesso un atomo di Vita-Divinita, il suo — com-
prendiamolo con timore e tremore (cf. Th 13, 6) — essere morto al
Padre, Vivo solo per Lui. Il Generato rida alla Sorgente tutta la
sua acqua, il Figlio rispecchia il Padre. Nella Trinita questo movi-
mento di Amore, Spirito Santo, ¢ la generazione e processione
nella Trinita stessa degli Amori procedenti dal Padre e a Lui ritor-



Tre meditazion: 137

nanti; al di fuori di lei ¢ la creazione del mondo, rispecchiamento
kenotico della pienezza trinitaria nel nostro vuoto, vuoto amato,
vuoto creato.

E lo Spirito ¢ proprio I'Indicibile, perché spira dove vuole e
non sai da dove viene e dove va (cf. Gv 3, 8), e sembra non avere
nome. Essendo La Persona dell’Unita di Dio, se cosi si pud dire,
ne manifesta nascostamente la piu abissale identita, la piu inaffer-
rabile e compatta consistenza, eppure leggera e volatile come la
nube pit alta del cielo, come il Cielo stesso.

Lo Spirito non dice nulla da se stesso, ma spiega ogni cosa
delle parole del Figlio, che sono del Padre (cf. Gv 16, 13-15)! Co-
si lo Spirito spiega il Figlio e in lui il Padre a chi apra I'ascolto
dell’anima, e voglia mettere in pratica cio che ascolta. Infatti lo
Spirito & supremamente attivo, percorre la terra (cf. Sap 1, 7) e in-
quieta il cuore, illumina la strada e persuade ad operare non le
opere della Legge ma le opere della fede (cf. Rz 3, 20; Gal 5, 6),
quelle di chi segue il Figlio, le opere della Grazia, quelle di chi nel
Figlio si affida al Padre. Per questo piega, sana, raddrizza, bagna,
riscalda, e suggerisce, insegna, consiglia, rafforza, ispira pieta e ti-
more di Dio. Se non vivo nella normale accoglienza attiva dei suoi
doni non sono cristiano.

Ma se vivo nel regime dei suoi doni non posso non essere tri-
nitario: non individuo solitario, chiuso, deluso... Diceva un otti-
mo prete, con parole umane, limitate, ma che rispecchiano una
verita divina, che quando sono solo, siamo almeno in sei: la Trini-
ta, Maria che ¢ assunta in essa, il mio angelo custode ed io. E sia-
mo in relazione con I'innumerevole moltitudine del creato. E cer-
tissimo che non siamo soli se non lo vogliamo, se apriamo la no-
stra finestra sull’orizzonte infinito dell'Increato che comprende
(= ama) ogni creatura. E la comunione dei santi, e tutte le creatu-
re chiamate con noi a lodare Dio... Altro che solitudine.

E anche la morte cambia. Deve essere ancora, sconfitta come
«l’ultimo nemico» (1 Cor 15, 26), ma ha gia perduto il suo “pun-
giglione” (I Cor 15, 55), e infatti Gestu dice: «Chi crede in me



138 Tre meditazion:

non morra in eterno» (Gv 11, 26), e non vuol dire che il corpo
non muore, ma che «la morte seconda / no ‘lli fara male» (san
Francesco). Dovremmo tenere ben fermo che muore il corpo,
non ’anima, e che cio ¢ temporaneo. Un cristiano non dovrebbe
mai dire: «Il tale &€ morto», perché non ¢ vero che in parte e non
per sempre, e la sua anima gia vede Dio. In un curioso annuncio
funebre cristiano c’era scritto: «XY & tornato alla casa del Padre.
Ne danno il triste annuncio...».

Non abbiamo le parole per dire che moriamo e non moriamo
(«Ai tuoi fedeli la vita non & tolta ma trasformata», prega la Chie-
sa), ma dobbiamo trovarle. Nella Trinita non ¢’¢ morte perché il
Dono-di-Sé supera infinitamente, e proprio nell’annientamento,
la morte mortale, e chiama la terra a unificarsi con il cielo. Chiara
Lubich: «Non esiste lasst e quaggit. Leternita ¢ gia cominciata, e
noi dobbiamo essere coerenti sentendoci gia partecipi della vita
del Paradiso».

E chiaro che patiamo la morte fisica perché il nostro, ora, &
un «corpo di morte» (R#z 7, 24) a causa del peccato, ma ¢ altret-
tanto chiaro — la risurrezione di Gesu, fatto storico testimoniato,
lo rivela — che il nostro trasfigurato «corpo spirituale» (cf. 1 Cor
15, 44), anche se indicibile (“corpo spirituale” ¢ un ossimoro), vi-
ve in una condizione di immortalita, impassibilita, imponderabili-
ta, penetrabilita e luminosita, che & propria della vita eterna. Il
corpo risorto, dice in poesia G.M. Hopkins, non ci pesera pit che
un arcobaleno pesi sull’erba piti tenera del prato.

Dire che un essere umano muore (interamente) & pagano, &
non cristiano, e non solo disconosce una precisa rivelazione di
Cristo («Non temete coloro che possono uccidere il corpo ma
non hanno il potere di uccidere I'anima», M¢ 10, 28), ma facendo
del corpo il tutto dell’'uomo nega ’amore di Dio. I santi vogliono
che la loro morte, quieta o dolorosa, sia una festa, /a festa della
nascita definitiva.

L’Aldila non ¢ cosa diversa, ma cosa nuova: «un cielo nuovo
e una nuova terra» (Ap 21, 1); «Ecco, io faccio nuove tutte le co-
se» (Ap 21, 5); percio non ¢ affatto cio di cui non sappiamo nulla.
Invece ne sappiamo moltissimo, anche se sempre, in questa vita
mortale, sull’orlo del mistero (che poi non ¢ I'ignoto, ma I'inesau-



Tre meditazion: 139

ribile). Sappiamo che Gesu ¢ andato a prepararci un posto (cf.
Gv 14, 2; 2 Cor 5, 2-3) e che «questa ¢ la vita eterna, che conosca-
no te, I'unico vero Dio e colui che tu hai mandato, Gest Cristo»
(Gv 17, 3); sappiamo che cio significa essere «nuova creatura» (2
Cor 5, 17) gia fin da ora, e che nella vita eterna sara asciugata ogni
lacrima (cf. Ap 21, 4); che sara paradiso («oggi sarai con me nel
paradiso», Lc 23, 43); che 'Omega sara ’Alfa (cf. Ap 22, 13),
Dio-inizio in Dio-fine, Dio «tutto in tutti» (I Cor 15, 28); che al-
lora conosceremo come siamo conosciuti, e che vedremo faccia a
faccia (cf. 1 Cor 13, 12); che saremo «partecipi della natura divi-
na» (2 Pt 1, 4)!; che Dio avra attirato a Sé, in Gesu crocifisso e ri-
sorto, «tutti» e «tutte le cose» (Gv 12, 32 verss. greca e latina),
perché le avra “ricapitolate” in lui (cf. Ef 1, 10). L'universo stesso,
che «attende la rivelazione dei figli di Dio», essendo stato «sotto-
posto a vanita» (al vuoto del disamore), «geme e soffre fino ad
oggi nelle doglie del parto» (R#z 8, 19-22) ma rinascera nuovo in
Colui che fa nuove tutte le cose: qui 'abbozzo, la sinopia, la il
compiuto affresco; qui I'iniziato e il manchevole, 'imperfetto, la il
realizzato, il pieno, il perfetto, e gia ora, ma allora pienamente,
passando «di gloria in gloria» (2 Cor 3, 18), da un cielo all’altro di
ogni creatura beata che rispecchia la Trinita nel suo proprio mo-
do (come dice Chiara Lubich), in infinito rimando di echi armo-
nici tutti reciprocamente donati trinitariamente, sempre accre-
sciuti, moltiplicati, inesauribili.

Tutto cid che avra passato «la grande tribolazione» lavando
le vesti e rendendole candide «col sangue dell’Agnello» (cf. Ap 7,
14) vivra la vita stessa dell’«Agnello immolato fin dalla fondazio-
ne del mondo» (Ap 13, 8); chi avra liberamente e definitivamente
rifiutato Dio non sfuggira all’«ira dell’ Agnello» (Ap 6, 16).

E poiché questa ¢ I'eterna volonta del Padre, la missione del
Figlio e I'effusione dello Spirito, il paradiso sara Trinita dispiega-
ta, con Maria sposa dello Spirito, trasparenza del Padre e del Fi-
glio, Madre dei santi.

Sappiamo poco dell’Aldila? Davvero?

(GGIOVANNI CASOLI



