
IN DIALOGO 	 Nuova Umanità
XXXI (2009/6) 186, pp. 793-806

NIKKYø NIWANO: UN BUDDHISMO IMPEGNATO
PER LA PACE E IL DIALOGO.

IN DIALOGO CON NICHIKø NIWANO E
MICHIO T. SHINOZAKI

Ricorre quest’anno il decimo anniversario della morte di 
Nikkyø Niwano (1906-1999), fondatore dell’associazione buddhista 
giapponese Risshø Køsei-kai e figura di spicco nel dialogo 
buddhista-cristiano del XX secolo. Proponiamo qui alcune 
pagine del saggio Incontrarsi nell’Amore. Una lettura cristiana di 
Nikkyø Niwano (Città Nuova 2009) di Cinto Busquet; si tratta di 
alcuni dei passaggi più rappresentativi dei dialoghi che l’Autore 
ha avuto a Tokyo con Nichikø Niwano, attuale presidente della 
Risshø Køsei-kai, e con Michio T. Shinozaki, preside dell’Istituto 
Gakurin, istituzione educativa e culturale buddhista. Ne emerge 
la spiritualità del Fondatore e il rapporto che egli ha avuto con il 
Movimento dei Focolari, un rapporto che ha generato un dialogo 
vicendevolmente stimolante, che ha portato a scoprire alcune 
profonde consonanze tra buddhismo e cristianesimo e, allo stesso 
tempo, a comprenderne meglio le differenze e le specificità.

– Per gli uomini spirituali, al di là delle molteplici e relative verità 
superficiali, c’è una Verità Assoluta e Trascendente, che oltrepassa la 
transitorietà delle cose materiali visibili, ed è su questa Verità che 
l’uomo dovrebbe poggiare se stesso e il suo agire etico. Nella visione 
buddhista di Nikkyø Niwano, la Realtà Ultima – che sarebbe la Verità 
in sé – corrisponderebbe al Dharma Universale e s’identificherebbe 
con il Buddha Originario Eterno. Potrebbe precisare ulteriormente 



794 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

quest’identificazione nella tradizione buddhista Mahåyåna e in 
concreto nel pensiero di Nikkyø Niwano?

Niwano: Senz’altro ciò a cui Nikkyø Niwano si riferisce, 
quando parla di Buddha Eterno, corrisponde al Dio delle religioni 
monoteiste. Anche se nel buddhismo non si parla di “Dio”, 
penso, tuttavia, che si tratti soltanto di modi di esprimersi diversi. 
In questo senso, mi sembra molto chiarificante l’espressione del 
Mahatma Gandhi: «Piuttosto che dire “Dio è la Verità”, meglio 
dire “la Verità è Dio”». L’approccio buddhista è molto vicino a ciò 
che intendeva dire Gandhi. Il Dharma, la Legge Universale di cui 
il Buddha è diventato un trasmettitore dopo la sua illuminazione, 
cioè la Verità in sé, quando si esprime in linguaggio cristiano riceve 
il nome di “Dio”. Sia che parliamo di “Dio”, sia che parliamo di 
“Verità”, ci stiamo riferendo alla stessa Realtà. Ed è questo ciò che 
intende dire Nikkyø Niwano, quando parla di «Buddha Originario 
Eterno». Questo suo modo di dire, che è radicato pienamente nella 
tradizione buddhista, non è frutto soltanto della sua esperienza 
personale. Ciò che il cristianesimo intende dire quando dice “Dio”, 
noi buddhisti lo chiamiamo con il nome “Buddha” piuttosto che 
con la parola “Verità”. Tuttavia entrambi i termini rimandano alla 
stessa Realtà, pur nella diversità delle espressioni linguistiche.

– Compito comune delle religioni è quello di lavorare per il 
bene dell’uomo, di ogni singolo uomo e dell’intera famiglia umana. 
Nikkyø Niwano ha individuato come un elemento intrinseco alla 
propria fede buddhista l’apertura positiva alle altre religioni. Quale 
pensa sia stato l’elemento decisivo a spingerlo a impegnarsi nel 
dialogo interreligioso?

Niwano: Tutte le religioni offrono degli insegnamenti che 
oltrepassano le differenze legate alle culture e ai popoli. Il dialogo, 
l’entrare in dialogo tra gli esseri umani, è un’esigenza implicita 
all’insegnamento proposto dalle diverse religioni. Nel cristianesimo 
s’insegna che tutti siamo fratelli e sorelle. Anche noi buddhisti, 
diciamo che tutti siamo figli del Buddha. Diciamo, dunque, 



795Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

delle cose simili. Bisogna, di conseguenza, superare la cornice 
stretta delle appartenenze specifiche per ritrovarci, nell’ottica della 
figliolanza di Dio o del Buddha, in un rapporto di amicizia. Se c’è 
un rapporto d’amicizia, il dialogo e lo spirito di collaborazione 
nascono spontaneamente. È mosso da questo spirito, implicito alle 
nostre religioni, che Nikkyø Niwano si è impegnato attivamente 
per il dialogo e la cooperazione interreligiosa.

– Cosa ha influito maggiormente in questa sua apertura alle 
religioni: lo spirito buddhista oppure l’atteggiamento religioso 
tradizionale giapponese, piuttosto sincretico e non esclusivista?

Niwano: C’è una speciale affinità tra il pensiero buddhista e la 
religiosità scintoista tradizionale giapponese. Per esempio, in questa, 
si parla della «fluttuazione illimitata» e, in quello, dell’«impermanenza 
di tutte le cose». Entrambe le espressioni stanno a esprimere il 
continuo cambiamento di tutto, senza sosta. Lo spirito di tolleranza, 
che era già tipico della mentalità giapponese, con l’arrivo della dottrina 
buddhista nel VI secolo nel nostro Paese si è visto ulteriormente 
consolidato. Non vengono negate le altre dottrine, quindi, ma vi si 
riconoscono le possibili verità che contengono.

– Nikkyø Niwano vede nell’insegnamento del S‰tra del Loto, 
nell’“Unico Veicolo” che questo testo sacro buddhista propone, 
il cammino più completo e perfetto verso la Verità e la Salvezza 
di tutti gli esseri. Allo stesso tempo, non nega il valore delle altre 
tradizioni religiose. Secondo lui, così come il buddhismo, anche le 
altre religioni possono condurre alla Verità. È per questo motivo che 
ha incoraggiato i membri della sua associazione a conoscere altre 
religioni e ad imparare da queste. Il buddhismo, secondo lui, è una 
strada accanto alle altre religioni e con pari valore, oppure è una 
strada al di sopra delle altre?

 
Niwano: Il nostro fondatore non considerava le altre religioni 

inferiori al buddhismo. Non gli ho mai sentito affermare qualcosa 



796 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

del genere. Ne aveva invece una grande stima. Riteneva che tutte 
custodissero insegnamenti importanti e che non abbia senso fare 
dei raffronti e dare più valore all’una oppure all’altra religione. 
Non ha mai voluto fare dei paragoni né in nessuna occasione 
ha manifestato un senso di superiorità verso le altre esperienze 
religiose. Anzi, era aperto e imparava volentieri da queste.

Shinozaki: Dal pensiero inclusivistico che caratterizza il S‰tra 
del Loto nasce la sfida di cercare di capire anche il cristianesimo. È 
lo stesso S‰tra che motiva l’apertura al diverso. In più, bisogna ri-
conoscere che, come giapponesi, nel nostro modo attuale di vedere 
e di pensare le cose, seppur inconsapevolmente, vi sono elementi 
che provengono dalla tradizione cristiana. Personalmente ritengo 
che l’occidentalizzazione del Giappone abbia necessariamente 
comportato un certo grado di cristianizzazione della sua cultura. 
Di conseguenza, nel nostro intimo si incontrano e si scontrano ele-
menti provenienti sia dalla tradizione buddhista sia da quella cri-
stiana e, per questo, anche per capire noi stessi, si rende necessario 
affrontare il cristianesimo.

– Per lunghi anni, Lei ha dovuto cercare di approfondire la 
fede cristiana, sia dal punto di vista dottrinale, attraverso gli studi 
accademici che ha realizzato negli Stati Uniti, sia da un punto di 
vista più esperienziale, per via del suo coinvolgimento in attività 
interreligiose. Cosa ha rappresentato per Lei buddhista lo studio 
sistematico della teologia cristiana?

Shinozaki: L’incontro con il cristianesimo mi ha aiutato ad 
approfondire la mia identità come buddhista. Ci sono tanti aspetti 
della mia fede buddhista dei quali ho capito meglio il significato 
grazie al dialogo e al confronto con i cristiani.

Per esempio, un primo punto essenziale che ho dovuto subito 
affrontare è il monoteismo cristiano. La fede cristiana, chiaramente 
monoteista, è qualcosa di affascinante che interpella me, buddhista, 
a riflettere in profondità sulla mia fede. Parallelamente, proprio 
dalla mia fede buddhista scorgo, nell’approccio personalista e 



797Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

creazionista cristiano, delle problematiche stimolanti per chi, come 
me, è stato formato nella visione buddhista. Allo stesso modo, 
proprio grazie allo studio del cristianesimo, ho potuto individuare 
eventuali punti deboli della dottrina buddhista, e in modo speciale 
del buddhismo giapponese e della stessa Risshø Køsei-kai.

Nel buddhismo non è presente, in pratica, il concetto di “sa
crificio”. Tutt’al più se ne parla soltanto sul piano del comporta
mento morale. Invece, riflettendo sul suo significato in ambito 
cristiano, ho compreso che esso indica un’esigenza religiosa molto 
profonda della persona umana. Leggendo ciò che Donald Mitchell 
ha scritto magnificamente sulla kenosi e il nulla  1, ho capito 
quanto la teologia cristiana sul sacrificio sia legata alla questione 
dell’egocentrismo umano, che difficilmente si può sradicare con le 
proprie sole forze. Il cristianesimo affronta questo problema da un 
livello molto profondo. Il “nulla” buddhista, invece, può apparire 
piuttosto come qualcosa di astratto e di vago 2.

– Nella visione cristiana, infatti, l’uomo, essendo reso partecipe 
da Dio stesso – in Cristo e attraverso lo Spirito – della Sua dinamica 
kenotica di amore, è liberato dalla schiavitù del peccato, che lo rende 
incapace di uscire da sé, e diventa a sua volta anche lui capace di una 
vita kenotica per amore degli altri.

Shinozaki: Per quel che riguarda la problematica esistenziale 
della sofferenza, il buddhismo insegna che questa è conseguenza 
dei desideri disordinati, della bramosia umana. Il cristianesimo, 
invece, riflette sulla realtà esistenziale del dolore umano, inevitabile 
per tutti al di là della propria volontà, partendo dal mistero della 
sofferenza di Gesù in croce. Dicendo che ogni dolore è il frutto della 

1  Cf. D. Mitchell, Kenosi e Nulla Assoluto. Dinamica della vita spirituale nel 
buddismo e nel cristianesimo, Città Nuova, Roma 1993.

2  Il concetto buddhista di “nulla” (giapp. Mu 無) o di “vuoto” (giapp. K‰ 
空) si ricollega al termine sanscrito ś‰nyatå, vero fondamento di tutto l’esistente. 
Non si riferisce quindi al nulla in senso nichilistico, ma al superamento di ogni 
categoria dualistica dall’ottica dell’interdipendenza di tutti i fenomeni.



798 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

brama di cui il singolo è succube, il buddhismo potrebbe rischiare 
di cadere in argomentazioni soltanto teoretiche e in giochi di parole. 
Certamente, non si può sottovalutare l’esperienza esistenziale che, 
necessariamente, l’uomo fa della sofferenza, indipendentemente 
dalla sua predisposizione e dalle proprie scelte 3. Quindi, l’approccio 
cristiano aiuta me buddhista a cercare di indagare più in profondità 
e di esprimere meglio, da buddhista, il senso della sofferenza 
nell’esistenza umana.

Inoltre, c’è anche la questione del peccato e del bisogno del 
perdono, dell’esistenza del male e della presenza del Maligno. 
Il cristianesimo dal punto di vista dottrinale tratta in profondità 
questi temi, che rappresentano una sfida per il buddhismo. Quan
do il buddhismo parla dell’ignoranza come sorgente dei mali che 
l’uomo sperimenta, non si riferisce certamente soltanto a un piano 
razionale della conoscenza, ma a una dimensione complessiva 
dell’esistenza umana; tuttavia, non arriva certamente a un approccio 
paragonabile a quello del peccato e del bisogno di redenzione che 
il cristianesimo presenta. In questo senso, il cristianesimo stimola 
profondamente il buddhismo.

– Il magistero attuale della Chiesa cattolica riconosce esplici­
tamente il valore delle altre tradizioni religiose e, in tutto ciò che esse 
contengono di buono e santo, scopre il lavoro dello Spirito di Dio. Nel 
contempo, però, la Chiesa non rinuncia in alcun modo all’unicità e 
alla singolarità di Gesù Cristo come mediatore universale di salvezza 
per ogni uomo e come Rivelazione piena di Dio verso tutta l’umanità. 
Chi è il Buddha nella tradizione buddhista?

Shinozaki: Vi sono certamente diverse interpretazioni all’interno 
del buddhismo. Quella di Nikkyø Niwano e della Risshø Køsei-kai 

3   Le Quattro Nobili Verità, che costituiscono il punto di partenza della 
dottrina e della pratica buddhiste, sono centrate sulla constatazione della 
sofferenza in ogni esistenza umana e della possibilità di superarla annullando in 
sé le cause interne all’uomo che la provocherebbero, cioè i desideri incontrollati 
e l’ignoranza.



799Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

si colloca all’interno dell’approccio descritto nel capitolo XVI del 
S‰tra del Loto, intitolato «Durata della vita del Tathågata» 4, in cui 
si parla chiaramente del Buddha Originario Eterno. Śåkyamuni 5 
sarebbe la “personificazione” 6 della Legge Eterna, del Dharma. In 
lui il Dharma coincide pienamente con la sua persona. Il Buddha 
Eterno, visualizzazione personalizzata del Dharma Eterno, potrebbe 
farsi corrispondere a Dio Padre. Il Buddha storico, Śåkyamuni, è 
per noi la manifestazione temporale del Buddha Eterno, e in questo 
senso si può far corrispondere a Gesù Cristo, Dio incarnato. Così 
come in Gesù Cristo i cristiani vedono la manifestazione piena di 
Dio Padre, nel Buddha Śåkyamuni noi vediamo la personificazione 
perfetta del Dharma Universale Eterno. Così come Gesù è una 
sola cosa con il Padre, per noi il Buddha storico è una sola cosa con 
il Dharma. Certamente però, se ci riferiamo a Gesù Cristo come 
«Figlio di Dio» e a Dio come «Santissima Trinità», il parallelismo 
è meno immediato. Nel buddhismo Mahåyåna, il Buddha storico 
non è soltanto colui che si è risvegliato al Dharma, cioè un essere 
illuminato che è nostro modello: in lui “prende corpo” il Dharma. 
Śåkyamuni è interpretato come una manifestazione corporale del 
Dharma Eterno, anche se non l’unica possibile. Da qui la differenza 
essenziale con il cristianesimo. Per i cristiani, Dio s’incarna soltanto 
in Gesù Cristo; da qui la sua unicità. Per i buddhisti, che il Buddha 

4  Tathågata è uno degli epiteti del Buddha. Si può tradurre come «Colui che 
è venuto così» / «Il così andato» oppure «Colui che è giunto dalla Verità» / «Colui 
che è andato nella realtà qual è».

5  Śåkyamuni, «il Saggio dei Śåkya», è il nome dato al Buddha storico nelle 
scuole del buddhismo Mahåyåna. Nella tradizione Theravåda, invece, quasi sempre 
lo si trova menzionato con il nome di Gotama. La data di nascita del Buddha storico 
è una questione tuttora discussa tra gli studiosi. Tuttavia, tutte le fonti concordano 
nell’attribuirgli ottant’anni di vita. Secondo la datazione comunemente adottata, 
soprattutto nel Theravåda e in Occidente, sarebbe nato nel 566 a.C. e morto nel 
486 a.C. Alcuni studiosi giapponesi hanno proposto la datazione 463-383 a.C. (cf. 
H. Nakamura, Gotama Buddha. A Biography Based on the Most Reliable Texts, 
Køsei, Tokyo 2000, vol. 1, pp. 68-72).

6  La parola giapponese usata da Shinozaki è taigen 体現, che può essere 
tradotta letteralmente «manifestazione corporale» (il primo ideogramma significa 
“corpo” e il secondo “manifestazione”). La parola potrebbe essere tradotta anche 
“incarnazione”, “realizzazione”, “concretizzazione”, “materializzazione”.



800 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

Śåkyamuni “incarni” il Dharma, per principio non esclude che il 
Dharma possa ugualmente farlo anche in altri.

– Ci sono ovvie difficoltà terminologiche che si incontrano 
traducendo nelle lingue occidentali alcuni concetti tipicamente 
orientali. Un esempio di questo potrebbe essere la parola giapponese 
shinbutsu 神仏, che è abitualmente tradotta dal giapponese come 
«Dio e Buddha» oppure «gli dei e i buddha», dando un’idea dicotomica 
di Dio da una parte e di Buddha Eterno dall’altra, oppure un’idea 
semplicemente politeistica; invece, mi sembra stia ad indicare, in 
fondo, la Realtà Ultima, sia che venga invocata sotto il nome di Dio, 
sia che venga invocata sotto il nome di Buddha Eterno.

Shinozaki: C’è senz’altro un uso variegato delle parole che 
provoca alcune imprecisioni. Nel linguaggio corrente giapponese, un 
buddha è ogni esistenza che ha pienamente raggiunto l’illuminazione. 
Allo stesso tempo, seguendo la tradizione scintoista, ogni esistenza 
umana fuori dal comune, caratterizzata da doti speciali oppure dopo 
un certo tipo di morte, può diventare subito kami 神, una specie di 
“essere divino”. Questi kami, queste “presenze sovrannaturali”, non 
è che siano sempre oggetto di venerazione; anzi, si distinguono solo 
per il fatto che sono al di sopra del semplice piano naturale. Non 
hanno niente a che vedere con il Dio Creatore cristiano 7. Il kami della 
tradizione scintoista è una presenza “divina” immanente. L’idea di un 
Dio Trascendente e Creatore è estranea alla religiosità giapponese 
tradizionale. Infatti, sono sempre incuriosito a capire meglio in che 
modo e fino a che punto i cristiani giapponesi hanno assimilato 
l’idea di un Dio Creatore. Nei lavori dello scrittore cattolico Sh‰saku 
Endø 8, ad esempio, si riflette bene questo travaglio.

7  In giapponese si usa la parola kami 神 anche per il Dio Trascendente e 
Creatore della tradizione ebraico-cristiana.

8   Sh‰saku Endø (1923-1996), noto scrittore giapponese, in seguito alla 
conversione al cattolicesimo della madre, ricevette il battesimo all’età di dodici 
anni. In diverse sue opere, attraverso i personaggi e le situazioni che presenta, 
riflette in veste letteraria sulla fede e sui valori cristiani a partire dalle categorie 
culturali giapponesi. Il romanzo Silenzio (1966) è considerato il suo capolavoro 



801Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

– Alcuni studiosi individuano nel dogma cristiano della creazione 
ex nihilo da parte di Dio e nella dottrina buddhista dell’interdipendenza 
di tutti i fenomeni (per cui non ci sarebbe una Causa Prima Originaria 
dell’Essere, ma un infinito concatenarsi di cause ed effetti fenomenici 
che rendono possibile, momento per momento, il cosmo nel suo 
divenire costante) un punto fondamentale di divergenza dottrinale tra 
buddhismo e cristianesimo.

Shinozaki: In effetti, per i giapponesi uno dei punti di più 
difficile comprensione è quello del concetto di un Dio Creatore, 
giacché mancano loro quegli elementi culturali che permettono di 
immaginare cosa realmente questo significhi. Dall’altra parte, in 
una visione buddhista basata esclusivamente sulla dottrina dell’in
terdipendenza trova posto difficilmente un approccio personalista 
alla Realtà Ultima e dunque si può cadere facilmente in una 
“religione senza Dio”. La fede in un Dio personale e creatore rende 
certamente molto più concreta e tangibile l’esperienza religiosa. Il 
principio fondante non è il “Nulla” ma l’Essere, dunque da qui 
viene anche chiaramente fuori un forte impegno etico sul piano 
esistenziale. Noi buddhisti sentiamo che proprio questo è uno dei 
punti chiave che conferisce alla fede cristiana la forza che possiede, 
giacché le convinzioni che essa suscita sono basate non sul “non 
essere” ma sull’“essere”.

– Con il termine sanscrito upåya (giapp. høben 方便), la tradizione 
buddhista si riferisce all’abilità con cui il Buddha “si aggiusta” alla 
diversa capacità degli esseri umani nel suo indicare gradualmente loro 
la strada verso l’illuminazione perfetta. È attraverso questo concetto che 
la tradizione Mahåyåna spiega teoreticamente la diversità di dottrine 
e di pratiche religiose all’interno del buddhismo e per estrapolazione, 
applicandolo alle religioni in generale, giustifica alla radice il pluralismo 
religioso.

letterario. Ambientato nel periodo delle persecuzioni contro i cristiani all’inizio 
del XVII secolo, ha come personaggio centrale un missionario portoghese che 
finisce per apostatare.



802 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

Niwano: In parole semplici, upåya si potrebbe definire come 
la manifestazione della compassione del Buddha, che ci raggiunge 
lì dove ci troviamo. Nell’ottica dell’upåya, le diverse religioni sono 
interpretate come vie di salvezza alternative che la compassione 
del Buddha ha predisposto per adattarsi alle diverse sensibilità 
ed esigenze degli esseri umani. Le espressioni usate dalle diverse 
religioni cambiano, ma ciò che stanno a significare è spesso simile. 
Da questa visione, l’incontro tra le religioni ne esce altamente 
valorizzato, poiché comporta un ulteriore potenziamento delle 
possibilità di salvezza offerte all’uomo. L’incontro tra buddhismo 
e cristianesimo, indubbiamente, è vicendevolmente stimolante, 
giacché non si tratta soltanto di una collaborazione sul piano 
operativo, ma di ripensare la propria fede partendo dalle categorie 
dell’altro.

Con l’espressione bankyø døkon万教同根, “tanti insegnamen-
ti, un’unica radice”, da noi molto usata, vogliamo significare che 
ciò di cui tutte le religioni sono alla ricerca è lo stesso. Il modo in 
cui lo ricercano e come lo esprimono è diverso, ma l’essenziale, ciò 
che è alla radice, non cambia. Muta soltanto la maniera di esprime-
re formalmente la verità che è alla base.

– Non c’è il rischio di cadere in un “relativismo” epistemologico 
nel caso si porti fino alle estreme conseguenze il considerare ogni 
espressione religiosa come upåya, cioè come semplice “adattamento”, 
e dunque di contenuto relativo e soggettivo?

Niwano: Il buddhismo preferisce esprimere l’Assoluto in ter-
mini negativi. L’Assoluto è ciò al di sopra del quale non ci può 
essere nessun punto di riferimento; ci si riferisce con il termine 
mujø 無上, “nulla al di sopra”. Concetti fondamentali della dot-
trina buddhista sono etimologicamente costituiti da una negazio-
ne: così si parla di mujø 無常, “impermanenza”, o di muga 無我, 
“insostanzialità”. Il buddhismo postula certamente i suoi principi 
sulla dimensione dell’Assoluto, ma lo fa sempre da un’ottica in-
terrelazionale. Non penso, tuttavia, che possa cadere per questo 
nel relativismo. Già l’antico pensiero indiano fa partire tutto dallo 



803Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

zero, dal nulla. Lo zero non ha appigli, è inafferrabile. L’Uno c’è, si 
può afferrare; lo zero non si può, sfugge. Questo è anche uno dei 
significati connotati dal concetto di “vuoto”, di “nulla”, di cui si 
parla nel buddhismo. Per poter affermare qualcosa sulla dimensio-
ne dell’Assoluto bisogna farlo, in un certo senso, attraverso delle 
negazioni.

Certamente nel nostro approccio c’è il rischio di non arrivare a 
risultati chiari, di accontentarsi di approssimazioni o di accettare in 
modo acritico tutto, come se le differenze tra le diverse concezioni 
non fossero, in fondo, così importanti. In questo senso, sono 
convinto che la tolleranza e il riconoscimento dell’altro non debba 
significare misconoscere ciò che ci distingue, anzi. Proprio perché 
l’altro è diverso, c’è necessità di uno sforzo continuo per cercare di 
cogliere ciò che l’altro è in se stesso, nella propria diversità. Un vero 
interesse per l’altro comporta la consapevolezza della mediazione 
culturale e linguistica, e si capisce, di conseguenza, che per poter 
comprendere l’altro è necessario interessarsi alla sua cultura, alla 
sua lingua, ecc.

– Non basta, quindi, essere tolleranti.

Niwano: La tolleranza buddhista non è un semplice non in
terferire con l’altro, lasciarlo fare. Esige, così come l’amore cristiano, 
l’interessarsi all’altro, riconoscere il suo valore e pertanto rispet
tarlo veramente per ciò che è. Avere riguardo per gli altri come 
per se stessi; avere stima di loro così come si deve aver stima di 
sé. Tutti questi atteggiamenti penso facciano parte della cosiddetta 
“tolleranza”. Il tutto, sul piano religioso, si traduce nel valorizzare 
la fede dell’altro così come si valorizza la propria fede. E questo 
atteggiamento deve essere reciproco: il rispetto e la stima verso la 
fede religiosa dell’altro devono esprimersi pienamente in entrambe 
le direzioni. È come quando ci si saluta facendo un inchino: se 
l’inchino verso l’altro non è corrisposto con la stessa compostezza 
e deferenza è segno che nell’altro non si riconosce un uguale a sé e 
di conseguenza non c’è la piena reciprocità.



804 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

– I Focolari e la Risshø Køsei-kai si sono profondamente incon­
trati nelle persone dei loro fondatori e, durante gli ultimi trent’anni, 
in migliaia dei propri membri attraverso innumerevoli iniziative svol­
tesi in diversi Paesi del mondo. Il loro incontro poggia su un deciso 
impegno religioso nelle rispettive tradizioni spirituali che non esclude, 
ma anzi sostiene, l’apertura radicale e rispettosa alle altre religioni.

Niwano: Il dialogo rende possibile l’approfondimento reci
proco del proprio cuore religioso. In un primo momento, com’è 
successo nel rapporto tra la Risshø Køsei-kai e il Movimento dei 
Focolari, ci si conosce a vicenda; poi, con gli anni, nello scambio 
spirituale, umano e anche accademico, la propria esperienza reli
giosa si arricchisce, si completa e addirittura si comprende meglio, 
alla luce dell’esperienza religiosa dell’altro. I membri della Risshø 
Køsei-kai sono stati sempre stimolati dal sorriso e dal volto gioioso 
e luminoso dei focolarini. Attraverso il volto si esprime ciò che 
una persona ha in cuore, si esprime la sua fede. Un volto sorriden-
te, gioioso, penso sia la testimonianza religiosa più incisiva. Noi 
buddhisti, invece, congiungiamo le mani per venerare il Buddha 
e per riverire la natura buddhica negli altri  9. Così come la fede 
profonda del cristiano si riflette nella gioia del volto, così quella 
del buddhista si esprime nel gesto di venerazione della natura bud-
dhica dell’altro. Espressioni apparentemente così semplici, come 
un volto sorridente o un saluto rispettoso con le mani congiunte, 
possono avere un profondo significato ed esercitare una grande 
influenza. Il rapporto di cooperazione e di amicizia tra la Risshø 
Køsei-kai e i Focolari penso abbia avuto, e possa avere sempre più, 
un’incidenza estremamente positiva nell’ambito religioso e penso 
sia qualcosa di molto significativo.

9  Questo gesto si rifà al saluto di origine indiana del namasté, cioè il leggero 
inchino verso l’altro con le mani congiunte davanti al petto. La parola sanscrita 
namasté potrebbe essere interpretata come: «Saluto il divino in te», «il mio spirito 
onora lo Spirito in te», «m’inchino a Dio presente in te». Questo modo di salutare è 
molto comune in diversi paesi asiatici, al di là della sua valenza religiosa all’origine; 
in Giappone, comunque, il gasshø 合掌 (come è chiamato in giapponese il saluto 
namasté) ha sempre un significato religioso, giacché il saluto in uso normalmente è 
l’inchino con le mani poggiate sulle gambe e non congiunte di fronte al petto.



805Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

Shinozaki: Si sente nei Focolari una purezza e una radicalità 
nel vivere secondo lo spirito d’amore e di unità che li caratterizza. 
Anche nella Risshø Køsei-kai abbiamo il senso della comunità, ma 
nei Focolari è di uno spessore diverso. Penso che ciò sia dovuto alla 
presenza dei consacrati all’interno dei Focolari, che invece sono del 
tutto assenti nella nostra associazione. La nostra è un’associazione, 
fondamentalmente giapponese, alla quale aderiscono soltanto laici. 
Invece il Focolare è internazionale, inserito nella Chiesa cattolica, 
e accanto ai laici ci sono anche sacerdoti e persone consacrate. 
L’impegno sincero dei membri dei Focolari è sempre avvincente 
per noi, giacché nella nostra pratica religiosa cerchiamo anche noi 
anzitutto di alimentare un cuore compassionevole verso tutti. È 
per questo motivo che fra noi l’intesa è sempre immediata.

– La profondità del rapporto stabilitosi in innumerevoli 
occasioni tra membri della Risshø Køsei-kai e dei Focolari sta a 
testimoniare che, pur se attraverso vie misteriose ed esprimendolo 
in modi diversi, Dio fa tutti noi, in qualche maniera, partecipi di Sé, 
e che, proprio quando viviamo reciprocamente l’amore-compassione, 
rendiamo possibile che Lui stesso regni fra noi o, espresso in termini 
più consoni ai buddhisti, c’illumini.

Niwano: Tanto è stato fatto, ma di fronte a noi c’è ancora tanta 
strada da percorrere. Si può approfondire veramente la conoscenza 
e la comprensione dell’altro soltanto nella continuità del rapporto. 
È, dunque, essenziale mantenere reciprocamente la volontà di 
capirsi sempre meglio. Lungo questo cammino si riuscirà insieme 
a cogliere meglio quale debba essere, come persone di religione, il 
nostro contributo per la pace. Non possiamo accontentarci di un 
dialogo superficiale o di una collaborazione soltanto formale, ma 
dobbiamo puntare ad arrivare a una vera condivisione spirituale 
che ci arricchisca reciprocamente.

Cinto Busquet



806 Nikkyø Niwano: un buddhismo impegnato per la pace e il dialogo...

Summary

On the tenth anniversary of the death of Nikkyø Niwano, founder 
of the Japanese association Risshø Køsei-kai and an important figure 
in twentieth century Buddhist-Christian dialogue, the author has 
selected excerpts from the conversations he had in Tokyo with Nichikø 
Niwano (the current president of the Risshø Køsei-kai) and Michio 
T. Shinozaki (president of the Gakurin Institute). The conversations 
deal with some central concepts of Buddhism, like truth, salvation, 
and nothingness. They reveal the spirituality of the founder and his 
relationship with the Focolare Movement, a relationship that led to 
a dialogue of mutual benefit leading to a discovery of a profound 
resonance between Buddhism and Christianity, and at the same time 
an understanding of their differences, and of the characteristics of 
both.


