679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 10:% Pagina 749

Nuova Umanita
XXXT (2009/6) 186, pp. 749-756

DIO IN WITTGENSTEIN

Morendo di cancro a sessantadue anni, nel 1951, Ludwig
Wittgenstein chiese a coloro che lo ospitavano: «Dite loro [agli
amici] che ho avuto una vita meravigliosa». Una vita certamente
affascinante, ma non facilmente interpretabile. L'insegnamento a
Cambridge, con il Tractatus; I'insegnamento elementare in Au-
stria, fonte diretta e indiretta della seconda grande fase del pen-
siero, quella delle Ricerche filosofiche; un’esistenza votata alla pit
grande poverta e sobrieta (Wittgenstein distribui la sua cospicua
eredita in beneficenza, ne goderono anche Rilke e Trakl), nella
solitudine. Tutto cid ha un genuino aspetto religioso, anche se
non confessionale, come sentiamo nelle sue stesse alte parole:
«Non sono un uomo religioso, ma non posso fare a meno di vede-
re ogni problema da un punto di vista religioso» ! e con un’esi-
genza morale autentica: si augurava, disse, «di non dare prova di
eccessiva bassezza quando sard giudicato», e al suo amico e bio-
grafo N. Malcolm auguro «quella dignita che ’acqua non cancel-
la» 2. Comprendendo che qui si tratta non di convinzioni religio-
se (in tal senso non era religioso) ma di domande profondissime,
possiamo fare meglio luce sul rapporto tra la sua pit intima vi-
cenda e quella del suo pensiero filosofico-linguistico.

Un ponte tra le due realta di Wittgenstein — distruttore della
tradizione metafisica, anche teologica, e di ogni linguaggio asser-
tivo e veritativo, e d’altra parte cercatore infaticabile di senso e si-

U N. Malcolm, Ludwig Wittgenstein, tr. it. B. Oddera, Bompiani, Milano
1988, p. 117.
2 Ibid., p. 127.



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 lo:ij: Pagina 750

750 Dio in Wittgenstein

gnificato del mondo e della vita — & costituito dalla radicale serie-
ta delle sue note di carattere filosofico-spirituale: «Non si puo
pensare onestamente se si vuole evitare di fare del male a se stes-
si» 3, scrive ancora a Malcolm, e poi aggiunge che i suoi stessi sta-
ti di instabilita nervosa «sono orribili finché durano, e insegnano
a pregare» *. Le parole, poi, negli appunti che inizialmente tentod
di usare per le sue lezioni, gli apparivano “cadaveri”. C’¢ qui un
nodo preziosissimo di spiritualita, cultura e psicologia, che ci puo
molto guidare a meglio comprendere la sua personalita molto in-
compresa (basta ricordare che, come sappiamo, 'empirismo logi-
co del Circolo di Vienna lo pretendeva proprio precursore e in-
terprete del nichilismo gnoseologico che lo contraddistingue —
inutile dire che Wittgenstein non vi si riconobbe).

Con la sua epoca Wittgenstein condivide la grande crisi del
pensare metafisico, e pill in generale filosofico, e con la propria esi-
gente rettitudine insegue questa crisi fino alle estreme conseguenze
noetiche, cioe¢ fino alla liquidazione della filosofia stessa °> e del lin-
guaggio che la supporta, anche nella sua versione pit quotidiana e
abituale; ma cid non riguarda solo la filosofia, con la metafisica e la
teologia stessa: riguarda formalmente e strutturalmente anche quel-
la che oggi con enorme abuso scientistico ¢ chiamata “la” scienza,
cioe la presa totalizzante delle scienze naturali. Se il Tractatus si
conclude con il famoso e non lapalissiano assioma «Su cio, di cui
non si pud parlare, si deve tacere», la cattiva e predominante inter-
pretazione nichilistica di queste parole non tiene conto di due
enormi loro conseguenze che invece erano ben chiare a Wittgen-
stein: 1) cid di cui si deve (eticamente) © tacere, non ¢ l'inesistente
ma "“ineffabile”. «V’¢ davvero dell'ineffabile. Esso mostra sé, & il
mistico» ’; 2) che “la” scienza non spiega niente: «Tutta la moder-

5 Ibid,, p. 132.

4 Ibid., p. 88.

> Cf. L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, tr. it. R. Piovesan e N. Trinchero,
Einaudi, Torino 1999, p. 71.

¢ Cf. L. Wittgenstein, Lezion: e conversazioni, tr. it. M. Ranchetti, Adelphi,
Milano 1988, p. 29.

7 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus e Quaderni 1914-1916, tr.
it. A.G. Conte, Einaudi, Torino 1968, p. 79.

——



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 10:% Pagina 751

Dio in Wittgenstein 751

na concezione del mondo si fonda sull’illusione che le cosiddette
leggi naturali siano le spiegazioni dei fenomeni naturali. Cosi si
tengono alle leggi naturali come a qualcosa d’intangibile, come gli
antichi a Dio e al fato» 8. Ribadendo che «Non corze il mondo é»
— cioe nel dato scientifico — «& il mistico, ma che esso &» °, Wittgen-
stein afferma ancor piti chiaramente: «’impulso mistico viene dalla
mancata soddisfazione dei nostri desideri da parte della scienza.
Noi sentiamo che anche una volta che tutte le possibili domande
scientifiche hanno avuto risposta, 2/ nostro problema non é ancora
neppure toccato» '°, Per questo in un suo pensiero afferma: «La ci-
vilta passata diventera un mucchio di rovine e alla fine un mucchio
di cenere, ma sulla cenere aleggeranno spiriti» !!. Anche nelle Rz
cerche filosofiche dira, con asciuttezza logica: «Dove il nostro lin-
guaggio ci fa supporre 'esistenza di un corpo, e non c¢’¢ alcun cor-
po, la, vorremmo dire, ¢’¢ uno spzrito» 2.

“L'uomo religioso”, che Wittgenstein dice di non essere e in-
vece ¢ in senso non formalistico ma radicale, “si crede”, egli dice,
“miserabile”, come Wittgenstein si sentiva, e pero in tale miseria
il filosofo intravvedeva luce: «“La saggezza ¢ grigia”. Ma la vita e
la religione sono piene di colori» ?; «Voglia Dio provvedere il fi-
losofo di uno sguardo acuto per cio che sta davanti agli occhi di
tutti» 14; fino alla bellissima dichiarazione di pensiero oblativo:
«Jo devo essere solo lo specchio in cui il mio lettore vede il pro-
prio pensiero con tutte le sue difformita e con tale aiuto riesce a
orientarlo rettamente» .

Con queste precise avvertenze possiamo capire, o intuire, la
sua difesa del cristianesimo dalla filosofia, anche se non la condi-
vidiamo, o solo in parte.

8 Ibid., p.78.

9 Ibid., p. 81.

10 1bid., Quaderni, p. 147.

11 L. Wittgenstein, Pensieri diversi, tr. it. N. Ranchetti, Einaudi, Torino
1980, p. 20.

12 L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 29.

B L. Wittgenstein, Pensiers diversi, cit., p. 117.
4 Ibid,, p. 118.
B Ibid., p. 43.

—



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 10:% Pagina 752

752 Dio in Wittgenstein

In Lezioni e conversazioni Wittgenstein rifiuta sia le prove sto-
riche che quelle filosofico-teologiche riguardanti il cristianesimo e
I’esistenza di Dio. Per il primo (anche se si avessero altrettante pro-
ve su Cristo che su Napoleone, dice), «perché I'indubitabilita non
sarebbe sufficiente a farmi cambiare tutta la mia vita», e ha perfet-
tamente ragione; per la seconda perché, dice, «qualunque cosa sia
credere in Dio, non pud essere credere in qualcosa che si puo veri-
ficare» ¢, e la fede stessa non & “ragionevole”, ¢ la “follia” di cui
parla san Paolo (il quale perd, notiamo noi, attribuisce il giudizio di
“follia” ai pagani, e definisce la fede proprio “ragionevole”, loghzke
in Rmz 12, 1). Poi dice con penetrante sguardo, pur pagando il
prezzo del pensiero antimetafisico e antiassiologico del suo tempo:
«l cristianesimo, io credo, non & una dottrina, non & una teoria di
cio che é stato e sara dell’anima umana, ma una descrizione di un
evento reale nella vita dell'uomo. (...) Il cristianesimo dice tra I’al-
tro, credo, che tutti i buoni inseghamenti non servono a nulla. Si
dovrebbe mutare la viza. (...) La sapienza umana & senza passione.
Al contrario, Kierkegaard chiama la fede una passione» 7. «Crede-
re in Dio — dice nel Tractatus — vuol dire comprendere la questione
del senso della vita. Credere in Dio vuol dire vedere che i fatti del
mondo non sono poi tutto. Credere in Dio vuol dire credere che la
vita ha un senso» 18,

Ma il sentiero ¢ stretto, perché anche nelle Ricerche filosofi-
che Wittgenstein dira, riprendendo 'antifilosofia del Tractatus,
che «credere non & pensare» !°, quasi contraddicendosi, ma fe-
condamente, afferma pero: «Il pensatore religioso onesto & come
un funambolo che cammina, si direbbe, quasi soltanto nell’aria. Il
suo terreno ¢ il pit stretto che si possa immaginare, eppure rima-
ne possibile camminarvi sopra davvero» 2°. Non ¢ il terreno delle
classiche prove dell’esistenza di Dio, che, dice Wittgenstein, ser-

16 L. Wittgenstein, Lezioni e conversazioni, cit., pp. 147 e 151.

7 L. Wittgenstein, Pensiers diversi, cit., pp. 59 e 101.

18 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus e Quaderni 1914-1916,
cit., Quaderni, p. 174.

19 L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 199.

20 1., Wittgenstein, Pensieri diversi, cit., p. 135.

——



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 lo:ij: Pagina 753

Dio in Wittgenstein 753

vono ad analizzare la propria fede ma non a giungervi, ¢ invece il
terreno della vita — qui c’¢ I’aggancio con la grande ultima stagio-
ne delle Ricerche filosofiche —, poiché «la prassi da alle parole il lo-
ro senso» 2.

Preziosissima indicazione, in particolare per la nostra visione
del Vangelo e dell’Ideale. Quanto a sé Wittgenstein, ribadito che
«la dimostrazione storica (...) non ha proprio nulla a che fare con
la fede», esce in questa meravigliosa confessione: «Che cosa porta
anche me ad aver fede nella resurrezione di Cristo? (...) Se non ¢&
risorto si ¢ putrefatto nella tomba come ogni uomo. Eglz é morto
e putrefatto. Allora & un maestro, come qualsiasi altro, e non puo
piu essere d’aiuto; e noi siamo di nuovo in esilio, soli. E possiamo
accontentarci della sapienza e della speculazione. Siamo per cosi
dire in un inferno, dove possiamo soltanto sognare, separati dal
cielo come da un soffitto. Ma se devo essere veramente redento,
allora ho bisogno di certezza — non di sapienza, sogni, speculazio-
ne — e questa certezza ¢ la fede. E la fede ¢ fede in cid di cui ha
bisogno il mio cuore, la mia anima, non il mio intelletto speculati-
vo. Perché ¢ la mia anima con le sue passioni, quasi con la sua
carne e il sangue, che deve essere redenta, non il mio spirito
astratto. Forse si puo dire: soltanto 'amzore puo credere alla re-
surrezione. Oppure: € 'amore che crede alla resurrezione. Si po-
trebbe dire: ’amore che redime crede anche alla resurrezione;
persevera nel credere anche in essa. Cid che combatte il dubbio &
per cosi dire la redenzione. Perseverare in essa deve essere il per-
severare in questa fede. Questo vuol dire: sii prima redento e per-
severa nella tua redenzione (trattienila) — allora ti accorgerai di
perseverare in questa fede. Questo pud succedere soltanto se non
poggi pitl sulla terra, ma sei sospeso al cielo» 2. Davvero qui «le
parole sono azioni» 2*> e non “cadaveri”.

Possiamo cosi esaminare, brevemente ma utilmente, il pro-
fondo legame spirituale, e precisamente in senso etico-religioso,

2 Jbid., pp. 151 e 155.
2 Ibdd., p. 68.
3 Ibid., p. 90.



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 10:% Pagina 754

754 Dio in Wittgenstein

che unisce il Tractatus alle Ricerche filosofiche (mi rendo conto
che gli attuali esegeti di Wittgenstein non sarebbero d’accordo,
ma la carenza ¢ in loro, non in Wittgenstein). In una lettera relati-
va al Tractatus, Wittgenstein afferma: «il senso del mio libro ¢ eti-
co... Cioe letico viene in certo modo delimitato dall’interno; (...)
credo di aver fissato nel mio libro, appunto in quanto ne taccio,
tutto cio di cui molti oggi parlano a sproposito» **. E poiché «il
soggetto non appartiene al mondo ma & un limite del mondo» #,
ne deriva strettamente che «il senso del mondo deve essere fuori
di esso» 2 e del suo linguaggio, che Wittgenstein limita, dopo il
Tractatus, strettamente al “gioco” — la parola va intesa nel senso
pit serio — “linguistico” situazionalmente delimitato.

Ogni gruppo umano gioca il suo/i suoi giochi linguistici, e in
questo senso «cid che appartiene a un gioco linguistico ¢ un’itera
cultura» ?7, ma anche, specularmente, come il microcosmo rispec-
chia il macrocosmo, il gioco linguistico ¢ inteso nel piccolo univer-
so locale — comunita, paese, famiglia, unita gergale ecc. —, e nell’in-
dividuo stesso in quanto rispecchia e rilancia un uso comunitario-
collettivo. Riguardo ad ogni parola, allora, si puo dire cid che Witt-
genstein dice della parola “sopravvivenza” (dell’anima): «ne capirei
sempre di pitt vedendo I'uso che ne fa» colui che la usa 28, «Le pa-
role — dice Wittgenstein con una bellissima immagine — sono come
la pellicola su acqua profonda» #, nascondono e rivelano cio che
solo U'znsieme, che le sostiene, avvalora, perché il linguaggio ¢ «una
forma di vita» 3°. La vita non si spiega col linguaggio, ¢ essa a spie-
gare il linguaggio: «Il nostro errore consiste — dice Wittgenstein —
nel cercare una spiegazione dove invece dovremmo vedere questo
fatto come un “fenomeno originario”. Ciog¢, dove invece dovrem-

24 L. Wittgenstein, Lezioni e conversaziont, cit., p. 29.

» 1. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus e Quaderni 1914-1916,
cit., p. 64.
¢ Ibid., p. 79.
27 L. Wittgenstein, Lezioni e conversaziont, cit., p. 63.
8 Ibid., p. 166.

2 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus e Quaderni 1914-1916,
cit., Quaderni, p. 148.

30 1. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 17.

N

N

——



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 lo:ij: Pagina 755

Dio in Wittgenstein 755

mo dire: sz gioca questo gioco linguistico»>'. Con ancor pill intransi-
gente radicalita Wittgenstein dice: «Il gioco linguistico non ha ori-
gine dalla r¢flessione. La riflessione & una parte del gioco» *?; «le ra-
gioni esistono soltanto all’interno di un gioco linguistico» **. Ecco
perché gia negli anni 1914-1916, contemporaneamente e non senza
somiglianza con il grande filosofo-teologo-scienziato P. Florenskij,
grande sostenitore della condizione antinomica del vero pensare,
Wittgenstein afferma che «per poter asseverare, una proposizione
deve poter anche essere falsa» >4, nel senso che la ricchezza della
verita eccede ogni sua formulazione unilaterale.

Ecco perché Wittgenstein afferma nelle Ricerche filosofiche, e
a mio parere grandiosamente, «Quando i filosofi usano una parola
— “sapere”, “essere”, “oggetto”, “i0”, “proposizione”, “nome” — e
tentano di cogliere I'essenza della cosa, ci si deve sempre chiedere:
questa parola viene mai effettivamente usata cosi nel linguaggio,
nel quale ha la sua patria? — Noz riportiamo le parole, dal loro im-
pegno metafisico, indietro al loro impiego quotidiano»*’. (E chiaro
che la buona metafisica va difesa e proprio come verita quotidiana,
diversamente da come sembra a Wittgenstein. Ma cid6 non toglie
nulla al valore delle sue parole.)

Ancor pit: il linguaggio vero, situato nel suo gzoco, ¢ per Witt-
genstein un’armonia incancellabile: «Il comprendere una proposi-
zione del linguaggio ¢ molto piu affine al comprendere un tema
musicale di quanto non si creda» *¢. Dunque nel gioco linguistico
— che evidentemente non si gioca da soli — si trama un’armonia che
coinvolge i giocatori in un rapporto di verita e di bellezza concrete,
a cui non ¢ estranea la profondita spirituale del senso e del signifi-
cato delle “grandi parole”, riscattate perd dall’astrattezza filosofica

U Tbid., p. 219.

32 L. Wittgenstein, Osservazioni sulla filosofia della psicologia, tr. it. R. De
Monticelli, Aldelphi, Milano 1990, p. 486.

3 Ibid., p. 498.

L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus e Quaderni 1914-1916,
cit., Quaderni, p. 151.

35 1. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 67.

% Ihid., p. 188.



679-792 N.U. 186 impag 16-12-2009 lo:ij: Pagina 756

756 Dio in Wittgenstein

e trepidante nella corrente stessa dell’esistere autentico: «Solo nel
flusso della vita le parole hanno il loro significato» (Nur iz Fluss
des Lebens haben die Worte ihre Bedeutung) > . E molto lontano
questo testamentario (1949) alto sentire, e dire, dalla nostra espe-
rienza delle parole rigenerate dal gioco divino di Gest in mezzo a
noi, e dalle sue parole di Vita? Io credo di no.

GIOVANNI CASOLI

SUMMARY

The Vienna Circle (Wiener Kreis) was wrong to co-opt Ludwig
Wittgenstein as its “noble father”. Working alone, his philosophical
research was of a rare purity and importance, in its quite distinct yet
connected stages: from Tractatus fo Philosophical Investigations via
the subtle Lectures and Conversations. The golden thread that links
the two phases and brings them to their logical conclusion is the
rigorous and never ending search for meaning. The final sentence
that regally expresses this conclusion (which is never explicit, though
always implicitly present) is: “Nur im Fluss des Lebens haben die
Worte ihre Bedeutung”.

> N. Malcolm, Ludwig Wittgenstein, cit., p. 118.

——



