
SAGGI E RICERCHE Nuova Umanità
XXXI (2009/6) 186, pp. 715-726

CARITAS IN VERITATE:
LO SVILUPPO È RADICALMENTE 
“QUESTIONE ANTROPOLOGICA”

Caritas in veritate non è solo il titolo di questa attesa encicli-
ca di Benedetto XVI. Caritas in veritate è la causa, la condizione,
il sostegno di un necessario e ormai improrogabile sviluppo uma-
no integrale ed è pure la via, il processo e il compimento di una
crescita autenticamente umana.

Il pensiero del papa si snoda in una potente proposta cultu-
rale che, riassumendo l’insegnamento sociale della Chiesa e assu-
mendo in pieno il messaggio di Paolo VI nella Populorum progres-
sio, può essere riassunto in questa affermazione: «Già Paolo VI
aveva riconosciuto e indicato l’orizzonte mondiale della questione
sociale. Seguendolo su questa strada, oggi occorre affermare che
la questione sociale è diventata radicalmente questione antropologi-
ca...» (n. 75) 1.

Ed è questo l’orizzonte in cui si muove il papa, nella convin-
zione che il Vangelo e la Dottrina Sociale della Chiesa (DSC) han-
no una parola definitiva da dire all’uomo e sull’uomo. Questa paro-
la è la carità nella verità «che ha la sua origine in Dio Amore eterno
e Unità assoluta». «Tutti gli uomini – continua il papa – avvertono
l’interiore impulso ad amare in modo autentico: amore e verità non
li abbandonano mai completamente perché sono la vocazione po-
sta da Dio nel cuore e nella mente di ogni uomo» (n. 1).

Di conseguenza la carità dà vera sostanza a tutti i rapporti:
con Dio e con gli uomini. Ancora, diventa «il principio non solo
delle micro-relazioni: rapporti amicali, famigliari, di piccolo grup-

1 Cf. Populorum progressio, 3; e poi Laborem exercens, 3.

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 715



po, ma anche delle macro-relazioni: rapporti sociali, economici,
politici» (n. 2).

Già questo esordio costituisce una vera e propria rivoluzione
copernicana nel campo delle scienze sociali e anche della DSC.
Viene affermato che la carità ha statuto e cittadinanza nell’intera
vita dell’uomo, in quella privata come in quella pubblica. Viene
così compiuto un atto di “unificazione” della persona e del suo
operare, del suo vivere individuale e comunitario, strutturale e
istituzionale. Un passo davvero in avanti nella concezione di un
umanesimo integrale e compiuto e sempre in evoluzione. Una
unificazione che porta “sanità” fisica e psichica, morale e spiri-
tuale e salva dalle tentazioni delle gabbie e degli scompartimenti
stagni dove l’inganno e la menzogna collocano la dimora della fe-
licità. Si tratta di ampliare al massimo l’orizzonte in cui si posso-
no sviluppare tutte le potenzialità dell’essere umano.

E proprio per questo si rende necessaria una chiarificazione
sul significato profondo della carità nella verità e della congiun-
zione inseparabile dei due termini.

La carità non è mero sentimentalismo, non è un’emozione
mutevole secondo gli umori, non è nemmeno qualcosa a cui
ognuno dà un significato diverso secondo le proprie idee e opi-
nioni. Amare qualcuno o intere comunità, popoli, nazioni vuol di-
re volere il loro bene e adoperarsi efficacemente perché questo bene
venga riconosciuto e realizzato. Per dare significato e concretezza a
“questo bene” ci vuole la verità. La verità che «è luce che dà sen-
so e valore alla carità. Questa luce è a un tempo, quella della ra-
gione e della fede» (n. 3). Il bene ha la sua radice nel vero Bene e
da esso trae sostanza e concretezza. Le sue implicazioni nella vita
degli esseri umani certamente cambiano secondo lo sviluppo sto-
rico, ma questo rapporto con il Bene non può essere mai reciso. È
la ricerca sincera e ininterrotta della verità che può realizzare que-
sto obiettivo.

Per rendere ancor più chiaro e concreto questo concetto,
l’enciclica lo ancora a due principi fondamentali, senza i quali il
discorso può diventare astratto, vuoto, se non addirittura incom-
prensibile e, quindi, inefficace e infruttifero. Questi due principi
sono: la giustizia e il bene comune.

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica”716

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 716



Non esiste una carità senza giustizia. La carità va oltre la giu-
stizia, ma non la annulla, anzi la assume come primo gradino, an-
zi come il fondamento stesso della costruzione sociale. «La carità
eccede la giustizia, perché amare è donare, offrire del “mio” al-
l’altro; ma non è mai senza la giustizia, la quale induce a dare al-
l’altro ciò che è “suo”, ciò che gli spetta in ragione del suo essere
e operare. Non posso donare all’altro del mio, senza avergli dato
in primo luogo ciò che gli compete secondo giustizia» (n. 6). E
qui si colloca tutto il discorso dei contenuti dei diritti e dei doveri
delle persone e dei popoli non solo proclamati in discorsi, dichia-
razioni e documenti, ma considerati appunto come principio
orientativo di ogni operare buono e umano 2.

Su questo fondamento della giustizia, la carità prende il volo,
si innalza verso altre dimensioni quali il dono, la misericordia e il
perdono 3. «La “città dell’uomo” non è promossa solo da rappor-
ti di diritti e di doveri, ma ancor più e ancor prima da relazioni di
gratuità, di misericordia e di comunione. La carità manifesta sem-
pre anche nelle relazioni umane l’amore di Dio, essa dà valore

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica” 717

2 La carità non va a danno della giustizia. Aggiunge non sottrae. Nella so-
cietà degli uomini ci vogliono tutte e due: «Da sola la giustizia non basta. Può an-
zi arrivare a negare se stessa, se non si apre a quella forza più profonda che è
l’amore» (Giovanni Paolo II, Messaggio per la giornata mondiale della pace 2004).
«La carità è la sorgente, l’anima e il coronamento della giustizia. La giustizia è la
prima esigenza ed espressione, il luogo di autenticazione e di verifica, il segno di
credibilità della carità: la giustizia è la mediazione strutturale dell’amore, la carità
dell’esigibile. La giustizia senza carità diventa anonima, legalista, parziale. La ca-
rità senza la giustizia diventa aleatoria, precaria sentimentale... Per questa compe-
netrazione reciproca la carità ha assunto nel nostro tempo un carattere istituzio-
nale e la giustizia uno spessore più umano» (T. Goffi - G. Piana, Koinonia (Etica
della vita sociale), III/1, Brescia 1984, p. 70). «L’amore cristiano del prossimo e la
giustizia non possono essere separati fra loro. L’amore, infatti, implica un’assolu-
ta esigenza di giustizia, ossia il riconoscimento della dignità e dei diritti del pros-
simo; la giustizia a sua volta, raggiunge la sua interiore pienezza unicamente nel-
l’amore» (Sinodo dei vescovi sulla giustizia nel mondo, 12). «La giustizia fonda la
società, la carità la nutrisce, una è il cervello, l’altra è il cuore; una è lo scheletro,
l’altra il sangue. Una è umana, l’altra è divina» (I. Giordani, Il messaggio sociale
di Gesù, Roma 1951, p. 179).

3 Cf. Dives in misericordia, 14.

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 717



teologale e salvifico a ogni impegno di giustizia nel mondo» (n.
6). L’universalità dell’amore innerva l’azione di ogni essere umano
che, seguendo la sua coscienza, opera secondo giustizia. Un’affer-
mazione che convoca tutti, ma proprio tutti, alla costruzione della
civiltà dell’amore, partendo dalla giustizia e con essa. In altre pa-
role, il papa afferma che chiunque operi secondo giustizia è già
nell’ambito e nello spazio dell’amore.

La carità, poi, nella sua valenza sociale cerca il bene comune,
ossia il bene di tutti, il bene della comunità nelle sue molteplici
dimensioni. Questo concetto del bene comune, espresso dall’en-
ciclica, deve essere compreso in tutta la sua novità, in quanto in-
globa non solo i beni materiali, ma anche quelli culturali, spiritua-
li. Non solo, si rivolge alle persone singolarmente e comunitaria-
mente, ai popoli e alle nazioni in ogni dimensione della loro esi-
stenza. Qui si supera ogni concetto di bene comune che le varie
ideologie hanno coniato, per dare dignità massima alla persona,
posta al centro di ogni tipo di politica e di governo. Per realizzare
il bene comune la carità si avvale di tutte le istituzioni giuridica-
mente strutturate, di tutti i “corpi intermedi” che compongono il
tessuto di leggi e costumi dove si svolge il vivere sociale facendolo
diventare polis, città. Dunque questa è la carità, pensata e vista
dentro le istituzioni per il loro funzionamento, la loro organizza-
zione, i loro scopi e obiettivi che sono sempre costituiti dalla per-
sona nel suo vivere comunitario.

Per penetrare nel cuore dell’enciclica è imprescindibile leg-
gere i capitoli che affrontano le più diverse tematiche della socie-
tà odierna – lo sviluppo umano integrale, sviluppo umano e fra-
ternità, e società civile, e ambiente e tecnologia; diritti e doveri, la
famiglia umana, ecc. – dalla prospettiva di questo umanesimo pie-
no, intriso di carità nella verità.

A questo punto il papa si aggancia decisamente alla Populo-
rum progressio di Paolo VI che aveva negli anni ‘60 affrontato con
vigore e inusitata apertura e coraggio il tema dello sviluppo. Il
messaggio della Populorum progressio viene colto nella sua per-
manente attualità. Esso è fuori di dubbio un vero e proprio mani-
festo della Chiesa sullo sviluppo umano, che si presenta con una
parola illuminata e affascinante. Nel solco della grande tradizione

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica”718

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 718



della Chiesa, non solo anticipa i tempi, ma indica una via innova-
tiva ed efficace: lo sviluppo integrale dell’uomo (Populorum pro-
gressio, 14); lo sviluppo della persona in ogni sua dimensione
(ibid., 21); lo sviluppo solidale dei popoli (ibid., 43); una via già
accennata dal Concilio Vaticano II (Gaudium et spes, 64) e suc-
cessivamente sviluppata da Giovanni Paolo II (Redemptor homi-
nis, 16; Sollicitudo rei socialis, 29 e 32; Centesimus annus, 29).

Benedetto XVI poi non esita a mettere in rilievo un’afferma-
zione di Paolo VI che a suo tempo non è stata presa in grande
considerazione dai più e che invece è caratterizzante l’intero pen-
siero di papa Montini. Parlando delle cause del sottosviluppo egli
invita a ricercarle nella volontà che disattende i doveri della soli-
darietà, nel pensiero che non sa orientare il volere, ma ancor più
nella «mancanza di fraternità tra gli uomini e tra i popoli» (Popu-
lorum progressio, 20) 4. Il commento di papa Benedetto è quanto
mai incisivo: «Questa fraternità gli uomini potranno mai ottenerla
da soli? La società sempre più globalizzata ci rende vicini, ma
non ci rende fratelli. La ragione, da sola, è in grado di cogliere
l’uguaglianza tra gli uomini e di stabilire una convivenza civica tra
loro, ma non riesce a fondare la fraternità. Questa ha origine da
una vocazione trascendentale di Dio Padre che ci ha amati per
primo, insegnandoci per mezzo del Figlio che cosa sia la carità
fraterna» (n. 19).

Il principio di fraternità ha evidentemente una valenza reli-
gioso-morale ed è presente in tutte le grandi religioni come obiet-
tivo nei rapporti fra esseri umani e come elemento edificante una
convivenza sana e pacifica. Ma è con il cristianesimo che esso as-
sume una valenza universale, con una fondazione ontologica, pro-
pria dell’essere, vale a dire l’universale paternità di Dio verso tutti
gli uomini. Tutti figli dello stesso Padre, tutti fratelli fra loro. Ge-
sù inserisce nella storia un principio innovativo: abbatte le mura
che separano gli “uguali” dai “diversi”, gli amici dai nemici, i
compatrioti dagli stranieri, gli uomini dalle donne e così facendo

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica” 719

4 Cf. Discorso a Bombay (3.12.1964), 43; Populorum progressio, 73 e 86; Di-
scorso all’ONU (1965), 3.

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 719



scioglie ogni rapporto ingiusto o indifferente e invita tutti a com-
porre una nuova società.

Non è necessario essere uno storico o un sociologo per trovare
conferma all’affermazione del papa quanto mai severa, ma non per
questo meno vera. L’uguaglianza, principio fondante – insieme alla
libertà – della rivoluzione francese del 1789, ha bisogno della fra-
ternità per dare spessore, contenuto e significato alle relazioni civi-
che. Quella fraternità che faceva parte del trittico ma che è andata
presto in disuso. Solo ora essa sta riemergendo come fondamento
degli altri due. Scrive il sociologo Sabino Palumbieri: «L’elemento
base del trinomio, sul piano della garanzia vitale, è la fraternità» 5.

Chiara Lubich è ancora più audace: «Le forti contraddizioni
che segnano la nostra epoca necessitano di un punto di orienta-
mento altrettanto penetrante ed incisivo, di categorie di pensiero
e di azioni capaci di coinvolgere ogni singola persona, così come i
popoli con i loro ordinamenti economici, sociali e politici. C’è
un’idea universale che è già un’esperienza in atto, e che si sta rive-
lando in grado di reggere il peso di questa sfida epocale: la frater-
nità universale» 6.

E invece oggi la fraternità ritorna di prepotenza, perché l’uo-
mo non vive solo di diritti e doveri conquistati, ma anche di un “di
più” che appaga la sua sete, a volte inespressa, di trascendenza.

Il capitolo terzo dell’enciclica ritorna sull’argomento indican-
do nella fraternità la forza edificante la comunità, capace di supera-
re barriere e confini sino a diventare veramente universale. «L’unità
del genere umano, una comunione fraterna oltre ogni divisione, na-
sce dalla con-vocazione delle parole di Dio-Amore» (n. 34).

Poste queste premesse, papa Ratzinger non esita a scendere
nel cuore dei problemi che la seconda modernità pone. La sua
analisi dello sviluppo umano nel nostro tempo (cap. II) è grave
ma non priva di speranza. Anzi la sua prima indicazione è un ri-

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica”720

5 S. Palumbieri, “Homo planetarius”: uomo nuovo per tempi nuovi, in M. Man-
tovani - S. Thuruthiyil (edd.), Quale globalizzazione?, LAS, Roma 2000, p. 245.

6 C. Lubich, Messaggio al Convegno «Ciudades por la unidad», Rosario (Ar-
gentina), 2.6.2005.

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 720



chiamo ottimista e creativo per affrontare la crisi: «nuovi sforzi di
comprensione unitaria e una nuova sintesi umanistica», il che
vuol dire profondo rinnovamento culturale e riscoperta dei valori
di fondo; progettazione del cammino da intraprendere con nuove
regole; sperimentazioni coraggiose e innovative.

Dopo di che il suo sguardo coincide in gran parte con quello
dei ricercatori sociali e dei sociologi più noti che da anni si sono
curvati sulle anomalie della nostra società sottolineandone le ma-
lattie più gravi: aumento delle disparità economiche e sociali, fa-
me, nuove povertà e consumismo, corruzione e illegalità, immora-
lità nella gestione degli aiuti internazionali, riduzione della rete di
sicurezza sociale, appiattimento culturale, cultura della morte, de-
vastazione dell’ambiente 7.

Affrontando il tema dell’economia nel contesto della globa-
lizzazione l’enciclica sottolinea che «il mercato è soggetto ai prin-
cipi della cosiddetta giustizia commutativa (...) ma è altrettanto
importante la giustizia distributiva e la giustizia sociale». Non si-
gnifica forse che il solo principio dell’equivalenza non è in grado
di produrre quella coesione sociale, premessa indispensabile per
il suo buon funzionamento? Questi due principi – giustizia distri-
butiva e giustizia sociale – inseriti nelle regole del mercato, rende-
rebbero più facile e comprensibile la richiesta di quella fiducia da
tutti preconizzata come necessaria per la salute del mercato stesso
e che oggi è venuta a mancare.

Non c’è dunque una condanna del mercato. Ma c’è un invito
a modificare in profondità il suo funzionamento, anzitutto cer-
cando un contesto giuridico certo e con leggi tali che il mercato
possa e debba essere orientato, gestito, indirizzato da una cultura
della vita e dello sviluppo.

Lo sguardo del papa si allarga su tutta l’attività economica
che può e deve essere intessuta di «rapporti autenticamente uma-

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica” 721

7 Cf. Z. Bauman, La società sotto assedio, Laterza, Bari 20062 ; R. Sennet,
L’uomo flessibile, Feltrinelli, Milano 20044; A. Giddens, Le conseguenze della mo-
dernità, il Mulino, Bologna 1994: Id., Il mondo che cambia, il Mulino, Bologna
2000; M. Castells, La città delle reti, Marsiglia, Vicenza 2004; M. Chossudovsky,
Globalizzazione della povertà e nuovo ordine mondiale, EGA, Torino 20064.

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 721



ni, di amicizia e di socialità, di solidarietà e di reciprocità anche
all’interno dell’attività economica e non soltanto fuori di essa e
“dopo”di essa. La sfera economica non è né eticamente neutrale
né di sua natura disumana e antisociale» (n. 36).

Questo discorso sottolinea il rapporto inseparabile tra eco-
nomia ed etica, «non un’etica qualsiasi bensì, di un’etica amica
della persona» (n. 45). Il testo è uno dei più importanti dell’intero
documento: «La grande sfida che abbiamo davanti a noi (...) è di
mostrare, sia a livello di pensiero sia di comportamenti che non
solo i tradizionali principi dell’etica sociale, quali la trasparenza,
l’onestà e la responsabilità non possono venire trascurati o atte-
nuati, ma anche che nei rapporti mercantili il principio di gratuità
e la logica del dono come espressione della fraternità possono e
devono trovare posto entro la normale attività economica. Ciò è
un’esigenza dell’uomo nel momento attuale, ma anche una esi-
genza della stessa ragione economica. Si tratta di una esigenza ad
un tempo della carità e della verità» (n. 36).

È, questo, un pressante invito a elaborare una dottrina eco-
nomica in grado di ispirare una vita economica capace di intrec-
ciare il contratto tra parti equivalenti con un inquadramento giu-
ridico conforme alle esigenze del tempo e con forme di ridistribu-
zione delle ricchezze dove non sia assente lo spirito del dono.

Qui sono chiamati in causa gli economisti, gli imprenditori e
tutti gli attori economici. I primi per elaborare dottrine econo-
miche innovative e coraggiose; i secondi per riscoprire la loro
professionalità come vocazione creativa a servizio del bene co-
mune e tutti ad assumere, come stile di vita, un consumo etico e
sostenibile.

Il papa allora si sofferma sul cosiddetto “terzo settore” e sul-
l’economia civile e di comunione, individuandoli tutti come una
realtà importante e in crescita, di grande ampiezza, veri e propri
laboratori di sperimentazioni audaci e di ricerca di applicazione
di valori umanitari. A guardare però a fondo nel suo pensiero si
scopre che tutta l’economia e tutta la finanza devono essere etiche
per loro stessa natura (cf. n. 45). Ogni forma di impresa: tradizio-
nale, civile o di comunione, statale, profit o non profit è chiamata
ad umanizzare il mercato.

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica”722

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 722



Il cap. V tratta della natura relazionale dell’essere umano,
oggi così sentita e approfondita dalle scienze umanistiche. Il papa
non solo non si sottrae al problema, ma dà delle indicazioni e fa
delle affermazioni che costituiscono un materiale prezioso di stu-
dio e di elaborazione dottrinale: «una delle più profonde povertà
che l’uomo può sperimentare è la solitudine»; «oggi l’umanità ap-
pare molto più interattiva di ieri: questa maggior vicinanza si deve
trasformare in vera comunione»; «lo sviluppo dei popoli dipende
soprattutto dal riconoscimento di essere una sola famiglia», «un
simile pensiero obbliga ad un approfondimento critico e valoriale
della categoria della relazione».

Interazione, comunione, famiglia umana, relazioni, sono con-
cetti e realtà molto ricchi che chiedono un ulteriore sforzo della
riflessione e del pensiero per scandagliarne la sostanza nelle sue
varie valenze e cogliere le innovative e molteplici implicazioni so-
ciali che queste categorie offrono.

L’enciclica presenta due indicazioni preziose.
La prima: l’individualità si compie, matura e si realizza nelle

relazioni interpersonali. Ciò vale per gli individui e vale anche per
i popoli. Infatti il rapporto fra la comunità e la persona non è di
assorbimento, ma «è di un tutto verso un altro tutto».

La seconda: questa tematica che costituisce il cruccio dei pen-
satori sociali, una specie di “mistero relazionale” trova – dice il pa-
pa – un’illuminazione decisiva nel rapporto tra le Persone della Tri-
nità nell’unica sostanza divina. Qui il discorso si fa alto e allo stesso
tempo concreto e pratico: «La Trinità è assoluta, in quanto le tre
divine Persone sono relazionalità pura. La trasparenza reciproca
tra le Persone divine è piena e il legame dell’uno con l’altro totale,
perché costituiscono un’assoluta unità e unicità. Dio vuole associa-
re anche noi a questa realtà di comunione: “perché siano come noi
una cosa sola” (Gv 17, 22)... Anche le relazioni tra gli uomini lungo
la storia non hanno che da trarre vantaggio dal riferimento a questo
divino modello. In particolare, alla luce del mistero rivelato della
Trinità si comprende che la vera apertura non significa dispersione
centrifuga ma compenetrazione profonda» (n. 54).

La teologia ha ancora molto da approfondire sulla vita trinita-
ria ad intra e ad extra e solo da poco i teologi hanno cominciato a

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica” 723

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 723



prendere in maggior considerazione la conoscenza e le implicazioni
umanistiche di questa realtà 8. Detto in altre parole, offrire alla cul-
tura un umanesimo relazionale fondato sul modello della vita trini-
taria è un lavoro e una esplorazione che è solo agli inizi. Nel campo
della spiritualità e della mistica c’è un percorso già più evidente.

Il carisma dell’unità, la spiritualità di comunione, dono di
Dio a Chiara Lubich e al suo Movimento, che ispira pure questa
nostra rivista, da sessant’anni ha ormai suscitato un laboratorio di
vita comunitaria, ispirata al modello trinitario, con implicazioni
sociali piccole e di grande respiro, dove si possono costatare gli
effetti derivanti dalla messa in atto della dinamica d’amore intra-
trinitario. Nell’ultimo ventennio, ancora in vita la Fondatrice, lei
stessa ha dato vita a un Centro Studi – la Scuola Abbà – avente
come obiettivo di costituire un cenacolo di pensatori delle varie
discipline, che dal suo carisma, e nel grande solco della tradizione
cristiana, si cimentasse nell’elaborazione della dottrina in esso
contenuta, in grado di dialogare con la cultura, e di offrirle un
suo specifico apporto 9.

L’indicazione dell’enciclica «ogni azione sociale implica una
dottrina» è sostegno e incoraggiamento al nostro lavoro e di tutti
quelli che hanno a cuore le sorti dell’umanità.

Due brani sono di vitale importanza nella costruzione di un
umanesimo plasmato sul modello trinitario.

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica”724

8 Cf. B. Forte, Trinità come storia. Saggio sul Dio cristiano, San Paolo, Cini-
sello Balsamo 20027; N. Ciola, Teologia Trinitaria. Storia-metodo-prospettive, De-
honiane, Bologna 20002; L. Boff, Trinità e Società, Cittadella, Assisi 19922; Id.,
Trinità: la miglior comunità, Cittadella, Assisi 1990; G.M. Zanghí, Dio che è amo-
re. Trinità e vita in Cristo, Città Nuova, Roma 1991; M. Cerini, Dio Amore nel-
l’esperienza e nel pensiero di Chiara Lubich, Città Nuova, Roma 19954; P. Coda,
Evento pasquale. Trinità e Storia, Città Nuova, Roma 1984; K. Hemmerle, Tesi di
ontologia trinitaria. Per un rinnovamento del pensiero cristiano, Città Nuova, Ro-
ma 19962; Id., Partire dall’unità. La Trinità come stile di vita e forma di pensiero,
Città Nuova, Roma 1998.

9 I primi esiti di questo lavoro si trovano sia in «Nuova Umanità», nella ru-
brica Nella luce dell’ideale dell’unità, sia in alcune pubblicazioni dell’Editrice Cit-
tà Nuova.

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 724



Il n. 30 afferma la necessità dell’interdisciplinarietà nel senso
di una interazione dei diversi livelli del sapere umano. Un’interdi-
sciplinarietà ordinata ma anche audace. Conferma che la carità
non solo non esclude il sapere, ma «lo richiede, lo promuove e lo
anima dall’interno». Ogni sapere non è solo frutto dell’intelligen-
za se vuole orientare l’uomo alla luce dei principi e dei fini. Deve
essere intriso di carità perché «il fare è cieco senza il sapere e il
sapere è sterile senza l’amore». Chi ama conosce in modo più
profondo, più vero. Lo sguardo d’amore indirizza la conoscenza a
penetrare abissi impensati e insospettati, pur rimanendo fedeli e
ancorati alla propria specificità e ai propri metodi. La complessità
dei fenomeni che abbiamo davanti spinge a comprendere che «la
carità non è un’aggiunta posteriore, quasi un’appendice a lavoro
ormai concluso delle varie discipline, bensì dialoga con esse fin
dall’inizio». La carità non si oppone alla ragione ma si spinge più
in là, oltre, senza contraddire le conclusioni della ragione. «Non
c’è intelligenza e poi amore: ci sono l’amore ricco di intelligenza e
l’intelligenza piena di amore».

Gli studiosi della spiritualità e del pensiero di Chiara Lubich si
sono decisamente avviati su questa strada cercando di coniugare
fra loro vita e pensiero. Nel campo del pensiero, stanno assumendo
l’amore come categoria scientifica nei vari campi del sapere: teolo-
gia, filosofia, sociologia, pedagogia, psicologia, diritto, ecc.

Il papa riprende questo discorso al n. 77, al termine del capi-
tolo sullo sviluppo dei popoli e sulla tecnica, invitando tutti a una
conoscenza che non sia solo empirica e materiale, ma che arrivi
alla penetrazione dello spirituale. Lo dice con parole semplici ma
di grande spessore: «Ogni nostra conoscenza, anche la più sem-
plice, è sempre un piccolo prodigio, perché non si spiega mai
completamente con gli strumenti materiali che adoperiamo. In
ogni conoscenza e in ogni atto d’amore l’anima dell’uomo speri-
menta un “di più” che assomiglia molto ad un dono ricevuto, ad
un’altezza a cui ci sentiamo elevati».

L’apertura verso l’Assoluto, l’accoglienza di Dio nelle città
dell’uomo non è tanto e solo un atto di volontà e di necessità,
quanto l’accettazione di un dono che si è fatto storia in Gesù di
Nazareth. Un dono che penetra tutta la vita umana, anche quella

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica” 725

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 725



pubblica, per offrirle sostanza e un “oltre” che la sola ragione
non è in grado di cogliere. In questa apertura dei non credenti e
in questa accoglienza dei credenti, il dialogo, la conversazione, il
lavoro insieme può dare grandi frutti.

Questa enciclica di Benedetto XVI assomiglia a un manife-
sto, ma è soprattutto una sfida. Il papa ha cercato di fare tutta la
sua parte. Ora tocca agli uomini e alle donne di cultura accogliere
l’invito di dare dignità scientifica alla carità in ogni campo e in
ogni disciplina, con umiltà, ma anche con la certezza di essere
sulla strada della ricerca della verità, verità sull’uomo, sul mondo.
Un lavoro titanico che va compiuto insieme, in unità, nell’amore
e nel rispetto, nel confronto costruttivo e anche severo, in dialogo
sincero con tutti, perché da tutti c’è da imparare e da tutti può
venire un contributo originale, unico.

VERA ARAÚJO

SUMMARY

In her study of the latest encyclical of Benedict XVI, the author
focuses on what she discerns as a “Copernican revolution” in the
Church’s social teaching. Although charity has always had an
important role in the whole teaching of the church (it is central to the
Gospel), in this encyclical it becomes, because of its intrinsic rela-
tionship with truth, the driving force for complete fulfilment for
everyone. Charity, it is argued, is the key to interpersonal relationships
and relationships between peoples, and is thus the best anthropological
model for understanding human society. This model comes from the
Trinity itself. Since “God wants to bring us into this reality of commu-
nion”, it is up to us to discover the meaning that this doctrinal “model”
holds for our lives.

Caritas in veritate: lo sviluppo è radicalmente “Questione Antropologica”726

679-792 N.U. 186 impag  16-12-2009  10:42  Pagina 726


