
IN DIALOGO Nuova Umanità
XXXI (2009/2) 182, pp. 291-305

LA COMPASSIONE DI BUDDHA
E LA QUESTIONE ECOLOGICA

DALLA PROSPETTIVA DEL SUTRA DEL LOTO 1

INTRODUZIONE

Tutti gli elementi della terra, secondo un fisico dello spazio,
sono stati originariamente fatti in altre stelle, tramite enormi
esplosioni di stelle vecchie nello spazio. Il carbone presente in
un’alta percentuale nel corpo umano non ne è una eccezione 2.
Questo significa che il materiale che sostiene l’esistenza umana ci
è stato trasmesso come conseguenza dell’estinzione di alcune stel-
le. Per nascere e crescere, gli esseri umani prendono il nutrimento
da altri esseri viventi, pure loro nati e cresciuti nell’ambiente della
terra. Di conseguenza, è facile per tutti capire che gli esseri umani
sono in debito con la vita nello spazio e la vita nella terra, e che
sono sostenuti dalle cose nello spazio e nella terra. Noi esseri
umani riusciamo a vivere grazie allo spazio e alla terra.

I giapponesi hanno sempre vissuto in un ambiente così tem-
perato e ricco che sono sempre stati ben integrati con il mondo
naturale. In passato, pensavano che natura e genere umano fosse-
ro integrati e uniti, e che la natura fosse la loro compagna nella vi-
ta. Componevano dei poemi (uta) sulla vita quotidiana sotto l’in-

1 Intervento tenuto in occasione del III Simposio buddista-cristiano orga-
nizzato dal Movimento dei Focolari in collaborazione con la Rissho Kosei-kai,
Dharma e Compassione Buddista – Agape Cristiana, Centro Mariapoli, Castel
Gandolfo, 27-30 aprile 2008.

2 H. Saji, Uchu no Kaze ni Kiku (Ascolta il vento dello spazio), Katatumuri-
sha, Sendai 1994, p. 32.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 291



flusso delle quattro stagioni 3. Attraverso la combinazione di idee
shintoiste e buddiste, andavano alla ricerca della pace della mente
nel mondo naturale. Una figura prominente di questo genere let-
terario è stato il maestro buddista Saigyo (1118-1190), un monaco
buddista del XII secolo, che ha viaggiato per tutto il Giappone.
Lui ha scritto una poesia centrata sulla sua propria morte, dove
mette in rilievo la simbiosi tra natura e umanità.

Desidero spirare sotto i fiori durante la primavera, quando
spuntano i boccioli e la luna è piena 4.

In questa poesia Saigyo dimostra una comprensione della vi-
ta nella natura: gli esseri umani a cui viene concessa la vita, posso-
no parlare delle loro esistenze unificate con la natura 5. Effettiva-
mente, Saigyo è morto proprio come lui desiderava nella sua poe-
sia. Perciò, c’è stata in Giappone la tradizione di considerare gli
esseri umani come integrati con le forze viventi della natura.

La terra che mantiene il genere umano in vita sta adesso af-
frontando una crisi ecologica. Sarebbe da domandarsi quante
persone in Giappone oggi percepiscono di essere unite con il
mondo naturale nel modo in cui il maestro buddista Saigyo lo
percepiva. Come causa di questa crisi ecologica, il buddismo en-
fatizza principalmente il desiderio umano 6. Certamente, senza il
desiderio di migliorare la vita umana, la nostra civilizzazione non
avrebbe potuto continuare per decine di migliaia di anni 7. È an-

La compassione di Buddha e la questione ecologica...292

3 Y. Tamura (ed.), Nichiren Goroku, Koza Nichiren, vol. 5 (Detti di Nichi-
ren, Discorsi di Nichiren vol. 5), Shunju-sha, Tokyo 1973, p. 5.

4 Saigyo, Shintei Sankashu (nuova edizione di Sankashu), Nobutuna Sasaki
(ed.), Iwanami Bunko, Tokyo, Iwanami-shoten, 1928, p. 31.

5 H. Mase, Shukyo to Ekorogi (Religione ed Ecologia), Iwanami-shoten, To-
kyo 1996, pp. 12-16.

6 K. Mochizuki, Bukkyo ha Kankyo Mondai ni Kokateki Sayo wo motarasu-
ka (Può il Buddismo contribuire effettivamente al problema ambientale?), in Fa-
coltà di Buddismo, Rissho University (ed.), Bukkyo to Kankyo (Buddismo e Am-
biente), Maruzen, Tokyo 2000, pp. 205-223.

7 M. Morioka, Seimei-kan wo Toi-naosu (Chiedendo ancora sul punto di vi-
sta della vita), Chikuma-shinsho 12, Chikuma-shobo, Tokyo 1994, p. 191.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 292



che facile da capire, però, che l’incontrollabile desiderio degli es-
seri umani è di fatto la causa della crisi culturale odierna.

L’intenzione di questa dissertazione è quella di far voltare il
desiderio umano verso la compassione di Buddha, e tentare di af-
ferrare la questione ecologica, specialmente dal punto di vista del
Sutra del Loto. Il contributo buddista alla questione ecologica è
ancora indiretto 8, perché il buddismo pone uno speciale accento
sull’evoluzione della coscienza individuale. Tuttavia, considerando
che lo spettro della crisi avvolge tutta la terra, cercheremo di in-
travvedere la possibilità di incoraggiare la responsabilità umana e
di conseguenza guadagnare ragioni per avere speranza nel futuro.

1. LA COMPASSIONE DI BUDDHA COME NEGATIVA

1.1 Buon Amico

Il Premio Nobel per la Pace 2007, Al Gore, ex vicepresiden-
te degli Stati Uniti, ha scritto un libro intitolato Una verità scomo-
da 9. Nel suo libro fa appello a una presa di coscienza mondiale
riguardo a questioni attinenti il riscaldamento globale, e insiste
che non dobbiamo tentare di scappare da questa scomoda situa-
zione, ma che dobbiamo affrontarla e lavorare su di essa. Nella
nostra vita ci sono tante situazioni in cui dobbiamo sopportare
delle fatiche. Il Sutra del Loto insegna come quelli che si sono
convertiti agli insegnamenti di Buddha possono comportarsi in
tali situazioni estreme.

C’è un insegnamento che dice che quelli che ci fanno soffrire
possono essere nostri buoni amici. Questo ci viene insegnato nel

La compassione di Buddha e la questione ecologica... 293

8 I. Miwa, Bukkyo to Kankyo Mondai (Buddismo e Problema Ambientale),
in Facoltà di Buddismo, Rissho University (ed.), Bukkyo to Kankyo, cit., pp. 198-
199.

9 A. Gore, An Inconvenient Truth, Rodale books, New York 2006.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 293



capitolo 12 del Sutra del Loto, Devadatta. Devadatta era un cugi-
no di Buddha Shakyamuni, e anche suo discepolo. «Egli era gelo-
so dal fatto che Shakyamuni era riverito come il Buddha ed era
venerato da molte persone» 10. Siccome voleva prendere il posto
di Buddha, l’ha perseguitato e ha tentato di ucciderlo diverse vol-
te 11. Ciononostante, Buddha ha detto: «Che io abbia ottenuto
l’illuminazione propria e imparziale, e che abbia salvato tanti dei
viventi è dovuto al mio buon amico Devadatta» 12. Buddha ha
detto che anche Devadatta sarebbe diventato Buddha, perché,
grazie a lui, Buddha è stato capace di arrivare all’illuminazione e
condurre tante persone alla salvezza.

Se le persone che superano persecuzioni o avversità conti-
nuano la propria pratica buddista, questa esperienza può essere
uno stimolo per raggiungere la propria illuminazione. Le perso-
ne possono cambiare il potere negativo esterno in un potere po-
sitivo che può stimolare e addirittura accelerare il loro progres-
so. Per rendersi conto di questo, si deve lasciare da parte il ran-
core e l’odio verso quelli che provocano la sofferenza. Addirittu-
ra ci viene richiesto di sentire gratitudine verso queste persone.
Se qualcuno ci dà una ragione per soffrire, naturalmente ci ver-
rebbe un sentimento di odio o rancore, perché si guarda solo al
dolore. Però, dato che i discepoli buddisti si concentrano sulla
propria illuminazione, cioè nel diventare Buddha, essi riconosco-
no tale sofferenza solo come un momento di cammino verso il
loro fine ultimo. Secondo questa idea, possiamo ringraziare quel-
li che ci procurano sofferenze, perché ci procurano una scorcia-
toia verso l’illuminazione. Può darsi che sia difficile afferrare
questa idea che ci viene insegnata nel capitolo 12, cioè non dob-
biamo essere ossessionati dalle nostre sofferenze, ma dobbiamo
affrontarle con gratitudine per camminare nella via verso il fine
ultimo buddista. 

La compassione di Buddha e la questione ecologica...294

10 N. Niwano, Buddhism for Today, A Modern Interpretation of the Three-
fold Sutra del Loto, Kosei Publishing Co., Tokyo 1976, p. 153.

11 Ibid.
12 The Sutra of the Lotus Flower of the Wonderful Dharma (Il Sutra del

Loto), G. Reeves (tr.), Wisdom, MA 2008, p. 177.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 294



1.2 Le azioni degli altri 13 (ta-ji)

Nel Sutra del Loto è chiarificato che le sofferenze e le avver-
sità scaturiscono dalla compassione di Buddha.

«Le azioni degli altri» si trova nel capitolo 16 del Sutra del
Loto. L’antonimo di questa frase è «le mie (Buddha) proprie azio-
ni» 14 tramite le quali la salvezza è chiaramente riconosciuta come
la diretta compassione di Buddha. «Le azioni degli altri» significa
azioni che a prima vista sono sgradevoli, come il dolore e la soffe-
renza. Ma è attraverso queste cose che le persone riescono a riflet-
tere profondamente dentro di sé, e questa sgradevole esperienza
si trasforma nella chiave della loro salvezza. Il fatto che Buddha
guida gli esseri umani mediante «le azioni degli altri» dimostra
che ogni insegnamento di Buddha è «vero e non vuoto» 15. In altre
parole, Buddha usa sempre ogni cosa «con il proposito di elevare le
persone e condurle al vero stato di illuminazione» 16. Questa è la
compassione di Buddha. Alla fine del capitolo 16 del Sutra del Lo-
to Buddha dice: «Io sempre so quali esseri viventi praticano la via e
quali no. Secondo quello di cui hanno bisogno per essere salvati, io
condivido diversi insegnamenti con loro. Io sto sempre pensando:
“Come posso guidare tutti i viventi ad entrare nella via insuperata e
perfezionare i loro corpi-Buddha con celerità?”» 17.

Queste parole hanno come base la grande compassione di
Buddha, e riflettono la sua promessa fondamentale a tutti gli esse-
ri viventi, cioè, far loro raggiungere il suo stesso stato d’illumina-
zione.

Quando le persone soffrono, se riescono ad essere coscienti
che le loro esperienze difficili sono doni che emanano della com-
passione di Buddha, cresce la possibilità che possano trasformare
le loro azioni in conformità con la loro illuminazione cosciente.
Questo è indicato nel Sutra del Loto come una pratica del bodhi-

La compassione di Buddha e la questione ecologica... 295

13 Ibid., p. 211.
14 Ibid.
15 Ibid.
16 N. Niwano, Buddhism for Today, cit., p. 228.
17 The Sutra of the Lotus Flower of the Wonderful Dharma, cit., p. 216.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 295



sattva. I bodhisattva sono quelli che capiscono la promessa solen-
ne di Buddha e la fanno propria. Allora cercano di attuare questa
promessa nelle loro azioni. Possono veramente capire le parole di
Kenji Miyazawa: «La felicità dell’individuo non può essere rag-
giunta senza prima attuare la felicità del mondo intero» 18 e anche
«si può essere salvati dalla propria sofferenza, e allo stesso tempo,
tutti gli altri possono essere salvati dalle loro (sofferenze). La pro-
pria salvezza insieme alla salvezza degli altri è la salvezza autenti-
ca» 19. Quelli che capiscono questo, sono bodhisattva che appaio-
no nel Sutra del Loto. Non sono soddisfatti solo della propria sal-
vezza. Con un forte desiderio della salvezza degli altri e quella del
mondo intero, i bodhisattva del Sutra del Loto seguono gli inse-
gnamenti di Buddha.

La vita di ogni essere umano si sostiene grazie alla molteplici-
tà di altri esseri viventi sulla terra. C’è tuttavia un’incoerenza nel
fatto che, mentre gli esseri umani pregano per la felicità degli altri
e del mondo intero, allo stesso tempo non riescono a vivere senza
prendere altre vite o senza uccidere altri esseri viventi. C’è una
pratica concreta che si può adoperare per la vera salvezza del
mondo intero?

1.3 Venerare la natura buddica degli altri

La storia del Mai Irriverente Bodhisattva si trova nel capitolo
20 del Sutra del Loto. Ogni volta che questo bodhisattva si trova-
va con altre persone, mostrava rispetto verso di loro dicendo: «Io
non vi disprezzerei mai, perché sicuramente voi tutti diverrete dei
Buddha» 20. Ogni volta che lui trovava delle persone, ripeteva
questa frase, come se ne fosse ossessionato. Anche quando era at-

La compassione di Buddha e la questione ecologica...296

18 K. Miyazawa, Miyazawa Kenji Zen-shu, vol. 13, 1997, p. 9. Questa cita-
zione è tradotta da S. Odin, in G. Reeves (ed.), Il Sutra del Loto negli scritti di
Kenji Miyazawa, A Buddhist Kaleidoscope: Essays on the Sutra del Loto, Kosei Pu-
blishing Co., Tokyo 2002, p. 294.

19 N. Niwano, Buddhism for Today, cit., p. 47.
20 The Sutra of the Lotus Flower of the Wonderful Dharma, cit., p. 245.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 296



taccato seriamente e doveva scappare, continuava a fare la stessa
cosa. Di conseguenza, grazie a questa pratica, è riuscito ad accet-
tare e ad abbracciare completamente il Sutra del Loto, e raggiun-
gere la più alta illuminazione. Dopo, sotto la sua guida, anche
quelli che avevano perseguitato il Mai Irreverente Bodhisattva
hanno capito la sapienza di Buddha e hanno raggiunto quel livel-
lo dal quale non si sono mai più tirati indietro nel cercare l’illumi-
nazione perfetta.

Questa storia ci insegna che ogni essere vivente ha il poten-
ziale per diventare un Buddha, e che onorare tale potenziale è il
cammino per la vera illuminazione e salvezza. Questa è la via del-
l’illuminazione.

È da notare che il Mai Irriverente Bodhisattva ha mantenuto
un atteggiamento consistente nella storia. Si può capire che è im-
portante persistere nella pratica anche di un semplice insegna-
mento di Buddha, in qualunque situazione siamo. Questa storia
ci insegna anche che la sofferenza e le difficoltà sono cose che
perfezionano la personalità. Tutti debbono trasformare cose ne-
gative, come la sofferenza, in qualcosa che ci porta ad un più alto
livello di perfezione umana. Perciò, il capitolo 20 del Sutra del
Loto insegna che è importante riconoscere la natura buddica in
quelli che ci affliggono, ed essere coscienti della compassione di
Buddha sotto il fenomeno della sofferenza.

L’azione di venerare la natura buddica degli altri può essere
suggerita come un esempio di pratica concreta nella vita quotidia-
na. Tale azione si basa sulla credenza che la natura buddica è pro-
pria di ogni essere vivente, e sul continuare a venerarlo anche se
ci procura delle sofferenze. Il fatto che si onora la compassione di
Buddha, anche la compassione che sta sparendo dietro le proprie
sofferenze, è manifestato nella situazione reale mentre si affronta-
no la sofferenza e le difficoltà. In maniera veritiera, tuttavia, si
onora la compassione di Buddha, e l’intenzione di Buddha che
desidera farci raggiungere l’illuminazione, traendo beneficio da
tali circostanze apparentemente sfavorevoli. Perciò, onorare la
compassione di Buddha accettando volontariamente le sofferen-
ze, può essere visto come onorare la natura buddica in tutti gli es-
seri viventi.

La compassione di Buddha e la questione ecologica... 297

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 297



2. LA CRISI ECOLOGICA E L’ONORARE

LA NATURA BUDDICA DEGLI ALTRI

Possiamo collegare la pratica dell’onorare la natura buddica
degli altri alla questione della crisi ecologica?

2.1 Le piante e la terra

Qui vorremo rivedere gli insegnamenti del capitolo 20 del
Sutra del Loto dall’angolazione della compassione di Buddha. Il
Mai Irriverente Bodhisattva viene descritto sempre nella pratica
continua di onorare la natura buddica degli altri, dicendo che «si-
curamente tutti voi dovete diventare Buddha» 21. Lui è una vita
precedente dello stesso Shakyamuni Buddha. Tramite questo in-
segnamento Buddha rivela la sua reale intenzione di fare lo stesso
voto del Mai Irriverente Bodhisattva. In altre parole, Buddha non
solo insegna, ma anche sempre è proteso a che tutti gli esseri vi-
venti divengano Buddha. Con ciò possiamo capire la compassio-
ne di Buddha verso tutti gli esseri viventi.

Il fine del buddismo è la salvezza di tutti gli esseri viventi.
Però, credere nella possibilità degli esseri umani di diventare
Buddha, e condurli a questo fine non è il fine ultimo del buddi-
smo. La felicità di tutti gli esseri viventi significa la felicità degli
esseri viventi in un senso più ampio, non solo gli esseri umani.

Nel buddismo giapponese c’è l’idea che «le piante e la terra
possono diventare Buddha» 22. Questa idea fa riferimento all’idea
della natura buddica in tutti gli esseri viventi. Cioè, nella stessa
maniera in cui gli esseri umani sono mentalmente attivi, tutte le
piante (erba, alberi, ecc.) e la terra, anche se non hanno attività
mentale, hanno in sé un’energia che suggerisce che c’è la possibi-

La compassione di Buddha e la questione ecologica...298

21 Ibid.
22 Japanese - English Buddhist Dictionary, edizione rivista, Daito Shuppan-

sha, Tokyo 1991, p. 342.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 298



lità anche per loro di diventare Buddha. Questa idea viene citata
dal punto di vista di Buddha e si basa perciò sulla compassione di
Buddha. Certamente è un’idea difficile da capire per gli esseri
umani, pero è senza dubbio vero che la radice di quest’idea è la
compassione di Buddha, la quale è diretta a guidare tutti gli esseri
viventi e il mondo intero alla vera felicità.

Dal punto di vista dell’etica ambientale, Aldo Leopold, pro-
motore dell’“etica della terra” 23, concepiva la terra come una “co-
munità” 24, come una organizzazione viva. La terra non è meramen-
te terra o suolo, ma «la terra (...) è una fonte di energia che fluisce
attraverso un circuito di suolo, piante ed animali. (...) è un circuito
sostenuto, come un fondo di vita crescente che si ripete» 25. In que-
sto modo, la terra è un circuito in cui risiede l’energia della vita.
«L’interdipendenza tra la complessa struttura della terra e il suo
armonioso funzionamento come una unità di energia è uno dei
suoi principali attributi» 26. Questa idea mostra la terra come un
organismo vivo nel quale diversi esseri viventi coesistono.

Secondo il presidente della Rissho Kosei-kai, Nichiko Niwa-
no, la natura buddica è «uguale alla vita del paradiso e della terra,
in altre parole, le radici originali». Inoltre, lui insegna che «noi
stessi siamo sostenuti dalla natura buddica, e Buddha e tutti gli
esseri viventi sono uno» 27. La radice di tutti gli esseri viventi è la
stessa di quella di Buddha, cioè, la natura buddica è «la vita del
cielo e della terra». Se la terra è un organismo vivo, si può conce-
pire che le radici della «vita delle piante e della terra» e il Buddha
sono la sua propria natura buddica.

Se i buddisti considerano tutte le “piante e la terra” come
una metafora della vita, possono capire che venerare la loro natu-

La compassione di Buddha e la questione ecologica... 299

23 A. Leopold, A Sand County Almanac, Oxford University press, Oxford
1987, pp. 201-226.

24 Ibid., p. 203.
25 Ibid., p. 216.
26 Ibid.
27 N. Niwano, The Roots of Our Wishes, guida del Presidente Niwano in

SHAN-ZAI (English), ed. gennaio 2008, p. 2. Shan-Zai, lettera multilingue, pub-
blicata da Kosei-kai http://www.rk-world.org/news/news.html.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 299



ra buddica è una pratica buddista del più alto livello. Però, non si
può comprendere totalmente che «le piante e la terra possano di-
ventare Buddha» prima di raggiungere l’illuminazione di Buddha.
Ma se si ha fede negli insegnamenti dal punto di vista dell’illumi-
nazione di Buddha, si può onorare la natura buddica di “piante e
terra” e di conseguenza si potrà onorare gli esseri di cui Buddha
vuole la felicità.

2.2 Crisi ecologica

È possibile scoprire la natura buddica nel contesto della crisi
ecologica e onorarla in essa?

Prima è stata accennata l’importanza dell’affrontare e rispon-
dere alle sofferenze dal punto di vista del Sutra del Loto. Il bud-
dista può capire che rispondere alla crisi ecologica è una questio-
ne per la sua pratica buddista. Un esempio di questa pratica lo si
vede nel fatto che il Mai Irreverente Bodhisattva onora la natura
buddica degli altri. Allora, come possiamo vedere la natura bud-
dica nella crisi ecologica e che cosa possiamo onorare? È possibi-
le onorare la crisi in se stessa, le cause di questa crisi oppure quel-
li che lavorano per superarla?

Vedere e onorare la natura buddica in quelli che lavorano
per superare la crisi ecologica è facile. È naturale essere grati a
quelli che sinceramente lottano in questioni che riguardano il no-
stro futuro comune. Secondo il buddismo, ci sono bodhisattva de-
gni di essere onorati.

È anche possibile trovare la natura buddica nelle cause del-
l’attuale crisi ecologica? Questa crisi non deriva solo da una o
due cause, ma è il risultato di complicati collegamenti tra innume-
revoli cause 28. È impossibile elencare tutte le cause, ma si può di-
re che alla base di quelle cause c’è il desiderio degli esseri umani
di vivere in condizioni migliori. Se si può onorare la natura bud-

La compassione di Buddha e la questione ecologica...300

28 T. Yoro, Ichiban Daijina Koto (The most important Matter), Shuei-sha,
Tokyo 2003, p. 14.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 300



dica di tutti gli esseri viventi, si può anche onorare la natura bud-
dica degli esseri umani che hanno causato la crisi ecologica. La
crisi ecologica è sperimentata in modo negativo come un grande
problema che porta tanta sofferenza, di cui gli esseri umani devo-
no farsi carico, però può anche essere vista in modo positivo co-
me una sfida in cui tutti gli esseri umani devono trovare un livello
d’illuminazione del Buddha. Inoltre, sulla base dell’insegnamento
del “buon amico” nel Sutra del Loto, è possibile pensare a quelli
che causano la crisi ecologica come a buoni amici che ci danno
l’occasione per riflettere su questioni importanti, invece di con-
centrarci nel rancore e nell’odio, e in questo modo aiutare loro a
raggiungere l’illuminazione. Così, si può dire che gli esseri umani
possono onorare le cause della crisi ecologica, perché consona
con la loro natura buddica.

Infine, è possibile onorare la crisi ecologica?
Se la crisi ecologica è vissuta negativamente, dagli insegna-

menti delle «azioni degli altri» nel Sutra del Loto, i buddisti pos-
sono considerarla come un aspetto della compassione di Buddha.
Ci sarebbero insegnamenti e guida in essa, che hanno come base
la compassione e la sapienza di Buddha.

Ogni esperienza negativa ci dà una buona occasione per la ri-
flessione. La studiosa buddista Joanna Macy collega l’insegna-
mento di Buddha riguardo “l’origine dipendente” alla questione
ecologica. «Gli insegnamenti buddisti – dice – sono basati sul ri-
conoscimento della co-emergenza dipendente o l’ecologia pro-
fonda di tutte le cose» 29. Lei sostiene che le persone hanno biso-
gno di riconoscere che la questione fondamentale nell’ecologia è
«il comportamento degli esseri umani verso il mondo» 30. Ricono-
sce che, secondo l’idea dell’origine dipendente, quello che domi-
na questo mondo «non è un’entità che regge il nostro mondo, ma

La compassione di Buddha e la questione ecologica... 301

29 J. Macy, World as Lover, World as Self, Parallax Press, California 1991,
p. 38.

30 M. Date, Bukkyo Seimei-kan to Kankyo Shiso (La visione buddista della
vita e il pensiero ambientale), in N. Nabejima, M. Date (edd.), Bukkyo Seime-kan
no nagare – Engi to Jihi – (The Stream of the Buddhist view of life – Dependent
origination and Compassion), Hozokan, Kyoto 2006, p. 226.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 301



le forze motrici che sono nel nostro mondo» 31. Non è un potere
assoluto, ma un rapporto dinamico che interattua nel mondo. Nel
nostro mondo ci sono fattori che «sono reciprocamente determi-
nati, creandosi a vicenda contesto e occasione per emergere e de-
clinare» 32. L’idea dell’origine dipendente suggerisce che la pro-
pria crisi e la crisi ecologica sorgono in maniera collegata l’una
con l’altra. Questa idea implica che la crisi ecologica deve essere
riconosciuta come strutturante il desiderio degli uomini, e produ-
cendo una dinamica che li conduce a riflettere su se stessi. Perciò,
quando trattiamo la crisi ecologica, dobbiamo capire che essa è
causata e coltivata dai nostri propri malcontrollati desideri, e che
di conseguenza dobbiamo riflettere su noi stessi come membri di
un mondo così strutturato.

La concezione dell’idea dell’origine dipendente che Macy ha,
riguarda anche la compassione di Buddha che «afferma la natura
basica dell’esistenza» 33 come l’energia originale della vita. Gli esse-
ri umani debbono capire la compassione di Buddha «in un conte-
sto che va ben più in là della virtù personale» 34. Le istituzioni della
società umana non sono meramente «proiezioni o riflessi delle no-
stre proprie menti. Come forme istituzionalizzate della nostra igno-
ranza, paura e avidità, esse acquisiscono un loro proprio dinami-
smo» 35. Persona e società si influenzano a vicenda; ognuno vive e
lascia vivere gli altri. La società è uno degli aspetti della compassio-
ne di Buddha che rende possibile che gli esseri umani vivano. È
questa idea che ci fa capire che è molto importante per gli esseri
umani riconoscere che la compassione di Buddha è nascosta dietro
la crisi ecologica, e questo li porta all’illuminazione.

Di conseguenza, se gli esseri umani possono percepire la
compassione di Buddha e riflettere su se stessi nel contesto delle
questioni ecologiche, possono anche mettere le mani insieme in
riverente preghiera ed esprimere gratitudine per la crisi ecologica.

La compassione di Buddha e la questione ecologica...302

31 J. Macy, World as Lover, World as Self, cit., p. 54.
32 Ibid., p. 56.
33 Ibid., p. 96.
34 Ibid.
35 Ibid.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 302



Questa sarebbe una pratica per onorare la natura buddica nella
crisi ecologica.

Inoltre, Macy dice che «il valore è intrinseco ad ogni atto
perché azione, karma, è quello che siamo e quello che diventia-
mo», mostrando il Dharma di Buddha «glorioso al principio, glo-
rioso a metà e glorioso alla fine» 36. Queste parole dimostrano
che il valore è intrinseco ad ogni atto nel superare la crisi ecologi-
ca. La storia del Mai Irriverente Bodhisattva nel Sutra del Loto
sottolinea il proseguire nella pratica più che il raggiungere la pro-
pria illuminazione. Sembra difficile proseguire con la pratica del
Bodhisattva Mai Irriverente, perché è arduo trovare il valore di
onorare la natura buddica in quelli che lo disprezzano e lo perse-
guitano. Però, anche se sembra difficile in questa situazione, con-
tinuare questa pratica, sarebbe un prezioso fine al quale aspirare,
e da raggiungere.

Da un altro punto di vista, si può dire che la pratica del Mai
Irriverente Bodhisattva ammette la possibilità di non vedere Bud-
dha, e, di fatto, onora altri prima che diventino Buddha. Questo
significa che è indifferente se lui può o no riconoscere Buddha.
Onorando la natura buddica degli altri, lui solo crede che Bud-
dha è lì. Lui manifesta la sua fede in Buddha onorando la natura
buddica degli altri. Quindi, chi può chiaramente riconoscere
Buddha nei fenomeni negativi è lo stesso Buddha. Gli esseri uma-
ni non possono onorare la natura buddica degli altri senza avere
fede in Buddha, meno ancora continuare tale pratica senza una
fede ferma e forte. La fede è la giusta risposta a Buddha, e mostra
la responsabilità umana a Buddha. Per noi essere umani che vi-
viamo nel mondo reale, rispettare e onorare la crisi ecologica è
una vera risposta a Buddha. Lui ci dice della vera responsabilità
degli esseri umani in risposta alla compassione di Buddha, trami-
te le fatiche della crisi ecologica.

A prima vista, sembra ridicolo chiedere rispetto per una cosa
negativa com’è la crisi ecologica. Però se si mantiene questa prati-
ca e la fede in Buddha, indubbiamente veniamo illuminati con la

La compassione di Buddha e la questione ecologica... 303

36 Ibid., p. 105.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 303



compassione di Buddha nello stesso modo in cui il Mai Irriverente
Bodhisattva ha raggiunto l’illuminazione, dato che lui ha continuato
ad onorare la natura buddica negli altri, anche quando soffriva per
le loro aggressioni. Allora si può capire che Buddha ci sta guidan-
do. Questo sarebbe un livello di salvezza. Se possiamo percepire la
compassione di Buddha dietro tali cose negative come la crisi eco-
logica, allora si può dire che si è già raggiunto il livello d’illumina-
zione e si è salvati. Questa è, però, una salvezza personale, non di
tutti. Per il buddista è necessario seguire il cammino di Buddha,
perché tutti gli esseri viventi siano illuminati e felici.

CONCLUSIONE

Questo tema discute come possiamo capire la compassione
di Buddha nella questione della crisi ecologica. Secondo il Sutra
del Loto, Buddha conduce gli esseri umani verso la stessa illumi-
nazione sua attraverso la crisi ecologica. Dal punto di vista di
Buddha, la questione ecologica è un mezzo abile basato nella
compassione e la sapienza di Buddha, usando tutta la terra. Così
Buddha conduce gli altri verso la stessa Sua illuminazione. Bud-
dha ci domanda di lavorare per questa questione globale. Se riu-
sciamo a vedere la terra come una organizzazione viva, possiamo
comprendere che la pratica buddista di onorare la natura buddi-
ca nella crisi ecologica è una pratica d’illuminazione della com-
passione di Buddha. Sforzarsi nel superare la crisi ecologica è una
risposta alla domanda di Buddha e un modo di raggiungere la ve-
ra illuminazione. È il cammino buddista. Per i buddisti, sforzarsi
a superare la crisi ecologica fa intravedere un futuro di luce, per
tutti gli esseri viventi e per il mondo.

Questo lo possono capire quelli che hanno fede in Buddha e
quelli che hanno diverse devozioni religiose. Sfortunatamente,
penso che oggi giorno non tutti possono capire quest’idea. Per
questa ragione, penso che sia importante che quelli che hanno fe-
de in Buddha o in altre religioni testimonino insieme il messaggio

La compassione di Buddha e la questione ecologica...304

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 304



La compassione di Buddha e la questione ecologica... 305

di Buddha o di Dio, in modo che molte persone possano sentire
la compassione di Buddha o l’Amore di Dio.

Fin qui, ho discusso su come noi capiamo la questione ecolo-
gica nel buddismo Mahayana, riguardo alla compassione di Bud-
dha. Non penso di poter proporre mezzi diretti di soluzione a
questa crisi, ma penso che sia una importante pratica buddista il
continuare a pensare su quello che noi possiamo fare individual-
mente per affrontare la questione ecologica. Il mio sincero desi-
derio è che le considerazioni fatte in questa dissertazione possano
contribuire a fermare la distruzione del nostro ambiente.

HIROSHI MUNEHIRO NIWANO

SUMMARY

The earth is facing an ecological crisis. Buddhism emphasises
human desire as the main cause of this, although our civilization could
not have continued for tens of thousands of years, without the desire
to improve human life. This article relates the notion of desire to the
compassion of Buddha, in an attempt to understand the ecological
question from the point of view of the Lotus Sutra. There we find an
explanation of how to face suffering and difficulties, including those
that come from the behaviour of others. The ecological crisis is
experienced in a negative way as a huge problem that causes immense
suffering, which must be taken on board by human beings; it is also
seen in a positive light as a challenge through which all human beings
can attain a level of enlightenment by the Buddha. Among human
beings, there are those who cause the ecological crisis. Buddhism
encourages us to think of them as good friends who give us the chance
to reflect on important questions, instead of focusing on resentment
and hatred, in this way helping them to reach enlightenment.

N.U. 182 impag  1-07-2009  12:45  Pagina 305


