
Nuova Umanità
XXX (2008/1) 175,  pp. 89-110

LA PROSPETTIVA ANTROPOLOGICA
NELL’AGIRE MEDICO

INTRODUZIONE

Sollievo dal dolore fisico o dal malessere psichico e fisico, bi-
sogno di ritrovare uno stato di benessere uscendo dalla sofferenza
acuta o cronica, esigenza di recupero da situazioni di menomazio-
ne, paura della morte e insopprimibile desiderio di allontanarla:
sono bisogni primari dell’uomo fin dalle sue origini. Da sempre
infatti, nel corso dei millenni e dei secoli, l’uomo ha cercato le ri-
sposte in qualcosa cui è stato dato il nome «Medicina». Questi
sono i fondamenti della medicina, su questi si basa il contratto
che ancora oggi lega l’uomo “paziente” all’uomo “medico” 1.

Una prima antropologia deriva, allora, dal momento stesso
della nascita della Medicina: la Medicina non è solo scienza, ma è
necessità di dare risposte anche quando queste non sono chiarite
dalla scienza, è anche relazione tra persone in un sistema di valori
e in un determinato contesto sociale e culturale.

La techne iatrike, l’originaria ars curandi, la perenne arte della
cura, è una tecnica, un’arte, un mestiere – il mestiere di medico e
di infermiere – che ha un suo proprio metodo e una sua propria
concezione generale dell’uomo sano-malato e del suo mondo. Essa
ha una sua tradizione, una sua vocazione, una sua cultura. In seno
a questa cultura, la tecnica è il mezzo, ma il fine è l’anthropos, l’uo-

1 A. Rubino, Gli atti della “Settimana”, in L. Alescio - M.V. Turra, Atti della
settimana di orientamento agli Studi di Medicina e Chirurgia, Università degli Stu-
di di Napoli “Federico II”, Facoltà di Medicina e Chirurgia, Napoli 2002, p. 13.



mo. L’uomo, per l’appunto paziente. Etimologicamente e storica-
mente nella lingua della bassa latinità e nella realtà del Medioevo,
recepita dall’etica caritativa del cristianesimo, se curante era colui
che aveva cura, il «paziente» era colui che «pativa» e con il quale
«patire»: cum pati, esercitando, insieme a una tecnica curativa,
un’antropologia relazionale fatta di com-passione, di sim-patia, di
condivisione e partecipazione simpatetica ed empatica. A riguardo
di questa relazione interpersonale, intersoggettiva, tra il soggetto
che presta la cura e il soggetto che la riceve e la fruisce, la lingua
della Grecia classica, quella Grecia in cui è nata con Ippocrate
l’arte della cura, aveva accanto al singolare e al plurale una terza
forma nominale, aggettiva, verbale: il duale. Era un’esigenza lin-
guistica propria di una società particolarmente attenta al valore
del rapporto interumano, come il rapporto d’amore, come il rap-
porto di amicizia, come il rapporto curante-paziente 2.

Ancora, la medicina non è solo una scienza della natura, ma
è una scienza dello spirito legata a quella della natura, poiché la
salute e la malattia non sono solo fenomeni biologici, ma sempre
contemporaneamente anche fenomeni psichici, sociali e spirituali.

Ciò significa che una comprensione adeguata della medicina
si deve dispiegare nell’ambito di queste dimensioni.

Il sapere medico si colloca quindi a cavallo tra i due grandi
gruppi di scienze: è un sapere naturalistico, cioè articolato nei
tanti settori propri delle varie «scienze della natura» (fisica, chi-
mica, biologia) e un sapere umanistico, cioè strutturato come
«scienza dell’uomo», come conoscenza e comprensione dell’uo-
mo sano-malato, che contempla il suo “oggetto” in termini non
settoriali, ma globali: l’organismo somato-psichico, l’individuo
psicosociale, la persona umana.

Nell’esercizio della medicina è allora evidente che l’approc-
cio biofisico è importantissimo e ineliminabile, ma non può esse-
re esclusivo, perché è l’uomo tutto intero che soffre nella malat-
tia, che cerca la guarigione, e insieme si interroga sul significato
della malattia nell’ambito della sua esistenza.

La prospettiva antropologica nell’agire medico90

2 G. Cosmacini, Le professioni nella cura: medici e infermieri nella storia, in
L. Alescio - M.V. Turra, op. cit., p. 57.



È per questo che la medicina, in quanto scienza dell’uomo,
deve avere come fondamento un’antropologia che non vuole ave-
re l’accezione di un confronto sui problemi della salute tra cultu-
re diverse, ma piuttosto l’intenzione di una riflessione sul rappor-
to interumano tra medico e paziente e tra medico, paziente e so-
cietà 3.

Occorre ricordare che le problematiche delle scienze sono
sempre specchio delle condizioni intellettuali e sociali del mo-
mento, per cui ogni progresso della medicina non si può conside-
rare disgiunto dall’analisi del clima complessivo del periodo in
cui si verifica. Le malattie hanno sempre una loro storicità, gli
stessi concetti di malattia sono in gran parte provvisori 4.

La salute e la malattia sono così parte della storia della perso-
na, con la conseguenza che vi è un’inevitabile metafisica correlata
nell’esperienza e nel linguaggio di salute e malattia, una metafisi-
ca forse che nel tempo si è oscurata, ma che richiama la medicina
alle sue origini.

UNO SGUARDO RETROSPETTIVO

Se analizziamo da questo punto di vista la storia della medi-
cina, ci troviamo di fronte fondamentalmente a tre epoche diffe-
renti, che possiamo in estrema sintesi indicare come segue: l’anti-
chità può essere posta sotto i concetti della cosmologia e dell’An-
tropologia, il Medioevo può essere posto sotto il concetto di tra-
scendenza e la Modernità sotto quello di secolarizzazione 5. Esa-
miniamo questi diversi atteggiamenti, chiedendoci innanzitutto
che cosa possa insegnarci la prospettiva cosmologica e antropolo-

La prospettiva antropologica nell’agire medico 91

3 G. Cosmacini, Una filosofia della storia, in La qualità del tuo medico. Per
una filosofia della medicina, Laterza, Bari 1995.

4 G. Armocida - G. Rulli - R. Soma, Medicina delle comunità. Controllo e
difesa dell’ambiente, salute delle collettività, Masson, Milano 2002, pp. 4-5.

5 D. Von Engelhardt, Health and disease. History of the concepts in W.
Reich (ed.), Encyclopedia of Bioethics, v. 2, MacMillan, New York 1995.



gica propria dell’Antichità in rapporto alla comprensione della
salute e della malattia, del rapporto fra medico e paziente.

L’uomo veniva considerato nel mondo antico come apparte-
nente alla totalità della natura, come un microcosmo che nella sua
struttura riproduce gli elementi che compongono l’intero univer-
so. La salute, in particolare, veniva compresa come una armonia
di tali elementi, la malattia come disarmonia.

In tutte le tradizioni, la medicina era vista come un dono del-
la Divinità: lo attesta già il giuramento di Ippocrate. La medicina
fa appello ad una trasformazione profonda della persona malata,
a una vera e propria conversione: la guarigione del corpo, quando
avviene, è in pratica la conseguenza di una guarigione dell’anima
ottenuta attraverso una purificazione, una catarsi, più o meno
lunga. In questo scenario terapeutico il ristabilirsi di un rapporto
spirituale con il divino riporta alla norma, cioè alla salute 6.

Quindi la salute e la malattia venivano sempre riferite ad una
precisa visione dell’uomo: è evidente che la considerazione antro-
pologica sottesa in questa prospettiva era l’uomo intero, nella sua
totalità. Del resto, lo stesso medico ippocratico è l’archetipo del
medico tanto impegnato tecnicamente quanto umanamente coin-
volto. Uno dei più antichi precetti medici recita: «Dove c’è phi-
lanthropia c’è anche philotechnia».

Significava che l’essere amico dell’uomo (filantropo) era il
modo migliore per essergli veramente d’aiuto usando le risorse
dell’arte (tecnofilo). Ma significava inoltre che l’impegno tecnico
nell’arte medica era il mezzo finalizzato anche al conseguimento
di un buon rapporto d’amicizia, giovevole al paziente quanto le
altre cure. Ancora, l’antico aforisma «Non c’è medico che non sia
filosofo», ribadiva nel tempo che il medico doveva possedere la
philosophia naturalis, cioè conoscere a fondo la natura, ivi com-
presa quella umana.

Questa concezione conservava valore anche nel Medioevo e
poi nel Rinascimento, quando ancora esisteva una relazione stretta
fra medicina e filosofia, con il sapere medico armonicamente inse-

La prospettiva antropologica nell’agire medico92

6 G. Andrès, La Medicina Tradizionale, Mediterranee, Roma 1997.



rito in una generale teoria della natura di cui era parte preponde-
rante l’uomo. Lo spiritualismo medioevale non faceva però distin-
zione tra una “superiore” cura dell’anima e una “inferiore” cura
del corpo. La salus era tanto “salvezza” dell’una quanto “salute”
dell’altro. Il Medioevo non conosceva in questo senso il «salva la
tua anima», ma sempre e solo un’unica cura di tutto l’essere uma-
no 7. La malattia non era intesa solo negativamente, ma anche co-
me un monito ad essere consapevoli della finitezza umana.

Tuttavia, nell’avviarsi del processo storico di secolarizzazio-
ne, il curante diventava sempre meno un esperto della salvezza
dell’anima e sempre più un esperto della salute del corpo, dispen-
satore o mediatore di una salute ritenuta sempre meno dono di
Dio e sempre più dono della scienza. La medicina “laica” sarà ba-
sata sui valori della ricerca e del progresso scientifico. L’assistenza
al malato sarà quindi essenzialmente osservazione e studio della
malattia nelle sue molteplici manifestazioni.

IL MODELLO BIOMEDICO

L’insorgere di una frattura di questa considerazione unitaria
dell’uomo, si può far risalire al dualismo cartesiano e al conse-
guente modello biomedico.

Nel 1637 Cartesio, nel suo trattato sul metodo scientifico, ri-
prende il dualismo del pensiero filosofico greco, e in particolare
platonico, e definisce l’uomo come l’insieme di due entità – corpo
e mente – qualitativamente diverse. La mente è diretta espressio-
ne della natura di Dio nell’uomo e quindi non studiabile scientifi-
camente. Al contrario, il corpo è una macchina di cui si possono
indagare i componenti e il funzionamento. In questa prospettiva
la salute è simile all’immagine di un orologio perfettamente fun-
zionante, mentre la persona malata può essere parificata ad un

La prospettiva antropologica nell’agire medico 93

7 H. Schipperges, Il giardino della salute. La medicina del Medioevo, Gar-
zanti, Milano 1988, p. 192.



orologio rotto. Così, verso la metà del Settecento, grazie ai contri-
buti fondamentali di Giovan Battista Morgagni, la medicina si
muove verso la scienza, partendo dal suo principio: il corpo.

Interrogando l’organismo morto in sala anatomica, Morgagni
stabilisce una volta per tutte che le malattie sono la conseguenza
di lesioni organiche e i sintomi rappresentano «il grido degli or-
gani sofferenti». Da questo approccio nasce la ricerca moderna: è
il modello biomedico di oggi, un modello meccanico riduzionista
del corpo umano che descrive le sue funzioni in termini quantifi-
cabili di laboratorio.

La natura riduzionistica del modello biomedico si evince dal-
la considerazione che quando esso è applicato alla salute e alla
malattia non considera le dimensioni psicologiche, sociali, spiri-
tuali, che sono ritenute al di fuori del controllo biomedico.

La malattia, in conclusione, è una disfunzione patologica o
meccanica all’interno della persona. L’obiettivo terapeutico del
medico è controllare la patologia e “riparare” il corpo: ciò può
comportare la somministrazione di farmaci o la “riparazione chi-
rurgica” di alcune parti del corpo. In questo modello, quindi, la
malattia è qualcosa che colpisce l’uomo dall’esterno – batteri, vi-
rus, ecc. – e la salute è definita in senso negativo come «l’assenza
di malattie».

ALTERNATIVE AL RIDUZIONISMO

Ma, accanto a questa evoluzione meccanicistica della medici-
na non sono mancate, in ogni epoca, voci autorevoli di dissenso.
Ad esempio, sir William Osler e Richard Clarke Cabot, due fa-
mosi medici che contribuirono allo sviluppo della medicina scien-
tifica negli anni a cavallo tra il XVIII e il XIX secolo, sostennero
fortemente l’importanza della soggettività del malato e la conside-
razione della spiritualità nell’ambito assistenziale.

Guidando gli studenti al letto dei malati, Osler mostra loro le
espressioni individuali di malattie comuni perché imparino a di-

La prospettiva antropologica nell’agire medico94



stinguere quanto è legato alla condizione patologica in sé e quan-
to è invece peculiare del singolo paziente. Osler sottolinea costan-
temente: «Come non ci sono due volti uguali, lo stesso vale per le
malattie».

L’eredità che ha lasciato William Osler si può sintetizzare in
due parole: arte e umanità. Alla biologia corrisponde nella medi-
cina l’esperienza clinica, l’osservazione dei modi in cui la malattia
si manifesta, l’attenta “lettura” della storia clinica del paziente e
della sua biografia umana. La scienza contribuisce a illuminare il
medico sui complessi meccanismi delle cellule alterate. Tuttavia
lo scopo primario della medicina non è approfondire la scienza,
bensì aiutare i malati.

Claude Bernard, un grande medico dell’Ottocento, sostene-
va in un suo celebre aforisma che «non esistono le malattie, esi-
stono i malati». La storia di una malattia è anche la storia del-
l’unicità di una persona. Ciò per diversi motivi. La malattia può
avere origine, infatti, nell’ambiente, può collegarsi ad abitudini, a
comportamenti, a rischi. Talora nasce dalla mente e si esterna nel
corpo. Talora nasce nel corpo e si ripercuote, con conseguenze
più gravi, nella mente. La malattia è un linguaggio: essa ha delle
parole, una sintassi, una grammatica. Anche per il medico la ma-
lattia è una dimensione del linguaggio. Il sintomo riferito dal pa-
ziente rimbalza nella mente del medico evocando concetti, inda-
gini diagnostiche, farmaci, cioè parole. La malattia, nella mente
del clinico, si focalizza su un organo, un sintomo, un farmaco e
come tale è analizzata singolarmente. Il linguaggio della malattia,
visto dalla prospettiva del medico, è basato su un codice che
comprende diversi sistemi di riferimento linguistici. Essi sono di
tipo anatomico (dove), fisiologico (come), e infine biochimico,
molecolare, eziologico (perché). Il medico dovrebbe mediare e
tradurre nel linguaggio del paziente il linguaggio della medicina e
della malattia cercando di dare a questa un significato. Lo si è
detto, la medicina è essenzialmente un «sistema epistemologico in
bilico tra scienza e valore della persona» 8.

8 A. Tramarin, L’ospedale ammalato. Economia e clinica nella gestione degli
ospedali, Marsilio, Venezia 2003, pp. 20-21.

La prospettiva antropologica nell’agire medico 95



Richard Clarke Cabot sostenne l’importanza degli studi reli-
giosi nella pratica medica e, in un libro sulla pastorale ospedaliera
di cui fu coautore, affermò: «Non passa una settimana nella pratica
clinica di un medico, senza che sia consultato su uno o più proble-
mi filosofici e religiosi, non per speculazione intellettuale, ma piut-
tosto come domande di un’agonia umana» 9. Secondo Cabot, quin-
di, le conoscenze religiose sono importanti per il medico, dal mo-
mento che la religione è importante per il paziente del medico.

Ancora, in ambito assistenziale si può ricordare come Flo-
rence Nightingale, così importante per la storia della scienza in-
fermieristica, aveva considerato l’importanza della dimensione
spirituale. Nel suo manoscritto Suggestions for Thought, la Ni-
ghtingale tentava di integrare scienza e misticismo, scrivendo che
l’universo è l’incarnazione dell’intelligenza divina che regola tutto
attraverso delle leggi; per lei, di conseguenza, le leggi erano i
«pensieri di Dio». Per queste sue profonde convinzioni, ella cre-
deva che fosse necessario scoprire nella legge universale le leggi
di Dio e applicarle per la salute e la salvezza 10.

LINEE DI TENDENZA ATTUALI

Soffermiamoci ora sul contesto odierno, per cercare di co-
glierne da una parte le problematiche e le contraddizioni, ma so-
prattutto le sfide emergenti, che nello stesso tempo possono esse-
re anche opportunità per un nuovo modello di medicina.

Se guardiamo alla medicina nel momento attuale, possiamo
leggervi aspetti contraddittori: da una parte, gli enormi progressi
nel campo tecnologico, grazie ai quali la medicina ha raggiunto il
massimo potere diagnostico e terapeutico della sua storia ed è alla

La prospettiva antropologica nell’agire medico96

9 R.C. Cabot, Training and rewards of the physician, J.B. Lippincott, Phila-
delphia 1918.

10 F. Nightingale - J.A. Macrae - D.A. Calabria, Suggestions for thought. Se-
lections and commentaries, University of Pennsylvania Press, Philadelphia 1994.



vigilia di imprevedibili sviluppi, quali quelli annunciati dagli studi
sulla genetica.

La medicina moderna si caratterizza non soltanto per la pos-
sibilità di diagnosticare con certezza quasi assoluta una patologia
nel corpo umano, ma anche per la capacità di guarire, una sicu-
rezza terapeutica che il medico non aveva mai prima posseduto.
Da qui un’esaltazione del potere della medicina, che può creare
aspettative di onnipotenza.

Dall’altra parte, questa stessa medicina viene messa in di-
scussione per la sua prospettiva spesso riduttiva.

Infatti, la considerazione puramente scientifica della patolo-
gia tende a riconoscere – o perlomeno a considerare interessanti
per le metodiche di terapia e per le prospettive di guarigione –
solo i processi biologici, considerandoli in un’ottica sostanzial-
mente fisicistica, meccanicistica; si tratta in sintesi di un modello
biomedico che considera la medicina semplicemente come una
biologia applicata. Se pensiamo ad esempio all’ambito della bio-
logia molecolare, le parti del corpo e gli organi sono visti come si-
stemi molecolari governati da processi chimici.

Un’altra caratteristica della medicina attuale sul piano clini-
co, è lo sviluppo delle specializzazioni, con la motivata suddivisio-
ne in sempre nuove discipline specialistiche, per poter far fronte
al rapido aumento delle conoscenze e alla tecnica medica sempre
più sofisticata. Ciò comporta che il singolo paziente non viene più
curato da un solo medico, ma da più medici, se non addirittura in
collaborazione con esperti di altre discipline.

Le superspecialità mediche recentemente censite dall’Ameri-
can Medical Association sono circa 150, dall’emodinamica all’eco-
grafia, dalla villocentesi (o prelievo ed esame dei villi placentari) al-
l’interventistica in utero per via fetoscopica, dalla neonatologia e
perinatologia all’adroterapia oncologica. Superspecialità che non
hanno però sempre un consenso entusiastico. Infatti la medicina at-
tuale appare in una situazione per certi aspetti paradossale. Accanto
a una necessaria specializzazione e a un’altrettanto necessaria tecno-
logia avanzata si lamenta da più parti una carenza sintetico-critica.
Il medico odierno talora è portato a perdere la nozione filosofica
della totalità, propria di un paradigma ippocraticamente perenne.

La prospettiva antropologica nell’agire medico 97



La specializzazione è il paradigma della medicina moderna e
anche la pratica della medicina è diventata sempre più sofisticata
e ciò ha ampliato il divario esistente tra la medicina territoriale e
quella ospedaliera. Oggi, accanto a un maximum di capacità ana-
litica, esiste spesso solo un minimum di capacità sintetica. Lo
sforzo professionale è concentrato prevalentemente sull’analisi.

Eppure i referenti concettuali della medicina – salute, malat-
tia, vita, morte – sono attinenti a una dimensione totalizzante e
unificante: la persona intera.

Oggi, si è affermato che le decisioni del medico devono risul-
tare dall’integrazione tra la sua esperienza e l’utilizzo esplicito delle
migliori evidenze scientifiche relativamente all’accuratezza dei test
diagnostici, alla potenza dei fattori prognostici, all’efficacia/sicurez-
za dei trattamenti preventivi, terapeutici, riabilitativi. Questo ap-
proccio ai problemi clinici è noto come la «medicina delle prove» o
evidence based medicine. Le basi di questa teoria possono essere ri-
condotte a due principi chiave: le decisioni del medico devono ba-
sarsi su prove di efficacia dimostrate sperimentalmente. Sulla base
di queste prove si stabiliscono linee guida che comprendono anche
l’adozione di misure idonee al contenimento dei costi; e ancora,
ogni intervento o decisione deve fondarsi su una valutazione preli-
minare della prognosi (rischio assoluto) e il rapporto rischio/bene-
ficio deve essere discusso con il paziente.

Molte sono le critiche poste, almeno sul piano teorico, alla
evidence based medicine. In questa sede è sufficiente ricordare che
le principali riguardano comunque le modalità e il tipo di analisi
della letteratura utilizzati per effettuare le metanalisi e allestire le
linee guida 11.

La «medicina delle prove» 12 sembra contrapporsi e oscurare la
medicina che sostiene l’importanza, nell’atto medico, degli aspetti
intuitivi, affettivo-relazionali, olistici, ben espressi nella metafora

La prospettiva antropologica nell’agire medico98

11 A. Tramarin, op. cit, pp. 86-87.
12 Ministero della salute - Centro Cochrane Italiano, Clinical Evidence, Za-

dig, Milano 2001. La Cochrane Collaboration è un network internazionale che ha
l’obiettivo di preparare, aggiornare e divulgare delle revisioni sistematiche degli
studi clinici controllati o, laddove questi non siano disponibili, delle revisioni si-
stematiche delle evidenze comunque esistenti.



dell’occhio clinico, che implica il guardare alla medicina come arte
della medicina. Lo sforzo riassuntivo di un sapere medico interna-
zionale che la «medicina delle prove» fornisce ai medici, rappresen-
ta un dispositivo avanzato, al servizio di un operare medico raziona-
le: una sintesi disponibile delle prove di efficacia che rende informa-
to, attuale, l’intervento medico. Ma quando parliamo della dimen-
sione razionale della mente non possiamo non tenere presente che
tutte le recenti ricerche di neuroscienze pongono le emozioni a fon-
damento dell’organizzazione cognitiva e comportamentale umana.
Le emozioni hanno un ruolo di centralità nel pensiero razionale, nel
prendere decisioni, nell’ordinare, e nel relazionare ciascuno al mon-
do circostante. Le emozioni pertanto sottendono tutte le funzioni
delle varie strutture cerebrali, i cosiddetti operatori nella nostra
mente, razionali o irrazionali che siano per definizione.

Anche se la «medicina delle prove» organizza dati continua-
mente aggiornati e consultabili nel corso della pratica medica, ciò
non è sufficiente in una concezione complessa e articolata qual è
l’operare medico. Le caratteristiche di un approccio globale, oli-
stico, non possono essere marginalizzate, relegate alla periferia di
un sapere medico soltanto tecnologizzato 13.

LA GLOBALIZZAZIONE

In medicina la “globalizzazione” può intendersi come un
processo ambivalente che da un lato tende ad accelerare i feno-
meni di omologazione del sapere scientifico e dall’altro tende ad
integrare le diversità di carattere ambientale, culturale, economi-
co tuttora presenti nei diversi contesti. A tutt’oggi non esiste una
omogeneità nell’assistenza medica erogata nei più disparati conte-
sti socio-economici-culturali. Se da un lato la tempestività e rapi-
dità dell’informazione consentono oggi di veicolare enormi quan-

La prospettiva antropologica nell’agire medico 99

13 M.V. Turra, A proposito di Interdisciplinarietà e Transculturazione, in L.
Alescio - M.V. Turra, op. cit., pp. 96-97.



tità di nozioni e novità, e la tecnologia medica ha raggiunto tra-
guardi insospettabili ancora poco tempo fa, dall’altro esiste anco-
ra un enorme divario tra la qualità dell’assistenza medica erogata
nei vari contesti che fa sì che i benefici derivanti dai successi
scientifici non siano distribuiti in modo omogeneo.

Il medico del prossimo futuro dovrà trovare una coerenza tra
conoscenze, valori e comportamenti, e insieme perseguire forme
di apprendimento continuo e di autovalutazione, al fine di parte-
cipare alla soluzione di problemi e alla realizzazione di progetti in
forma collettiva, tra competenze trasversali che raggiungano glo-
balmente tutti.

Un’ulteriore osservazione riguarda la persona del malato, il
vissuto della malattia. Se uno degli aspetti più celebrati del recen-
te progresso è – come si è detto – il grandioso sviluppo della me-
dicina, attendibili indizi segnalano che, stranamente, cresce anche
il potere della malattia sull’uomo. Essa paralizza la libertà; il ti-
more di esserne raggiunti è oggi più che mai insistente. La cura
della salute si fa ossessiva. Cresce il potere tecnico sulla malattia,
ma diminuiscono le risorse morali per affrontarla. Ma diminuisce
anche il rapporto con il medico.

Abbiamo visto come – storicamente e tradizionalmente – la
medicina è stata identificata con la pratica messa in atto da un
medico nel suo incontro con un paziente, un incontro cioè fra
persone: il rapporto medico-paziente è quindi il nucleo storico
della prassi medica. Ma oggi la neutralità e l’obiettività degli esa-
mi diagnostici rischia di farne una “medicina silenziosa” anche
nei confronti del paziente, cioè del “proprietario” della sua ma-
lattia. Un proprietario che d’altra parte tende a gestire autonoma-
mente le prescrizioni mediche, comportando il problema della
non aderenza al trattamento.

Inoltre, l’eccessiva medicalizzazione che ha ipertrofizzato
l’intervento tecnico, ha però trascurato il fatto che le convinzioni
personali e religiose riguardo alla sofferenza offrono valide moda-
lità per affrontare la malattia nella prospettiva personale.

Ma proprio questa dimensione, soprattutto negli ultimi anni,
si sta facendo strada: in un articolo pubblicato su «Lancet» già
nel 1997, si affermava che la «spiritualità è il fattore dimenticato

La prospettiva antropologica nell’agire medico100



in medicina e, da più parti, si auspicava che venisse inserita nel
curriculum degli studi di medicina» 14.

La citazione di questo articolo vuol costituire solo un esem-
pio di un interesse più ampio, emerso nell’ambito medico da vari
anni e attestato da numerose riviste internazionali, scientifiche e
non 15. Ad esempio «Time» aveva dedicato la copertina di un
proprio numero ad un articolo che riassumeva una serie di ricer-
che dimostranti gli effetti benefici della spiritualità e della fede re-
ligiosa sullo stato di salute.

LA NECESSITÀ DI UNA RISCOPERTA ANTROPOLOGICA

Quali allora le sfide emergenti e le nuove opportunità?
Certamente, la risposta fondamentale sta nella prospettiva

antropologica, nel definire chi è la persona, non solo del paziente,
ma anche dell’operatore, nello stabilire a quale modello antropo-
logico facciamo riferimento.

Nel delineare questo modello, si devono considerare diversi
aspetti:

a) La considerazione della persona dell’operatore e del pa-
ziente nella sua globalità.

Le professioni sanitarie possono arricchirsi, non solo aggior-
nandosi e specializzandosi, ma anche riappropriandosi della cul-
tura loro propria, antropologica oltreché tecnologica, cioè ippo-
cratica. Ritrovare questa tradizione non significa tornare indietro,
alla pre-analisi, alla non-specializzazione. Significa andare avanti,
oltre la iper-analisi, oltre la iper-specializzazione 16: in questa pro-
spettiva, è imprescindibile allora la considerazione di tutte le di-

La prospettiva antropologica nell’agire medico 101

14 J. Firshein, Spirituality in medicine gains support in the USA, in «Lancet»
349 (1997), p. 1300.

15 Per una trattazione approfondita, cf. F. Caretta - M. Petrini, Ai confini
del dolore. Salute e malattia nelle culture religiose, Città Nuova, Roma 1999.

16 G. Cosmacini, op. cit.



mensioni della persona, che potremmo chiamare “totalità unifica-
ta”, da cui consegue la totalità unificata della vita umana 17. Ne
consegue che, per guardare a questa persona, si rende necessario
un processo di sintesi del sapere medico.

Si è infatti affermato che «l’unità del sapere deriva dall’unità
dell’uomo», «la sapienza è una tensione all’unità» 18. Ma «l’unifi-
cazione sapienziale non è tanto il risultato di una tecnica, di un
intervento esteriore, ma piuttosto la conclusione di una conquista
interiore». La condizione fondamentale perché si dia unificazione
sapienziale del sapere «è che si sappia chi è quell’uomo in cui il
sapere viene unificato». Ma occorre considerare anche lo svilup-
po umano dell’operatore.

«Non è possibile che vi sia un’unità sapienziale del mio sape-
re se vi è un dislivello tra un me coltissimo e un me che non tra-
duce in atti verso gli altri quel sapere» 19. Quindi non scissione,
ma unità tra cultura e vita, tra scienza e pratica clinica.

L’unità del sapere si costruisce intorno all’unità della perso-
na, non attorno alla semplice multidisciplinarietà. 

Quale sforzo culturale è stato fatto e si fa per la sintesi? Il
problema della formazione è stato ed è affrontato soprattutto sot-
to il profilo specialistico, tecnico; è stato ed è meno sentito sotto
il profilo umano. Spesso è lasciato all’autodidattica, al buon sen-
so, all’attività pratica sul campo. Se questa salva i propri contenu-
ti umani e sociali, lo fa perché li ritrova non nell’attuale realtà del
proprio pur inestimabile patrimonio scientifico-tecnico, ma nella
tradizione culturale del singolo operatore sanitario, attenta all’uo-
mo nella sua totalità somatica e psichica, nella sua integrazione
con l’ambiente di vita e di lavoro.

Come tradurre tutto ciò nel profilo professionale, nella meto-
dologia assistenziale? Non può significare certo acquisire tutte le
specializzazioni.

La prospettiva antropologica nell’agire medico102

17 D. Tettamanzi, Nuova bioetica cristiana, Piemme, Casale Monferrato
2000, pp. 41-44.

18 G. Morra, L’unità del sapere, in «Studi Cattolici», XXV (1981), n. 224, p.
339.

19 E. Samek Lodovici, Il gusto del sapere, in «Universitas», XIV (1993), n.
50, p. 18.



Una modalità imprescindibile per l’unità del sapere riguarda
allora proprio la formazione: accanto alla formazione tecnica, il
processo formativo di tutte le figure che operano nella sanità, do-
vrebbe prevedere la formazione umana, etica, che educhi a questa
prospettiva della persona e non solo all’obiettivo della guarigione
clinica.

È evidente che anche l’operatore non è immune dalle reazioni
di “fastidio” nei confronti degli ammalati cronici o di quelli per i
quali non ha una diagnosi. Questi ultimi possono rappresentare an-
che un continuo rimprovero per l’apparente incapacità professio-
nale. Anche l’operatore dunque può soffrire in un rapporto con il
suo paziente. Soffre quando si accorge di aver fastidio e voglia di
mollare il suo paziente, soffre anche quando si sente così coinvolto
da temere di perdere la sua doverosa lucidità. Questo accade anche
perché molto spesso anche il medico è solo. In alcune condizioni di
malattia è indispensabile che il rapporto si allarghi a più protagoni-
sti configurando la creazione di un’équipe.

Una seconda modalità prevede, così, la formazione al lavoro
in équipe, che non è scontata, né si può improvvisare. Bisogna te-
ner conto ad esempio che – per l’efficacia di un gruppo multidi-
sciplinare – tutti i membri devono accettare che nessuno ha tutte
le risposte per tutte le domande, dato che tutti in qualche modo
dipendono dalla cultura e dalla competenza degli altri.

b) La dimensione relazionale nell’agire sanitario.
La persona è un io aperto al tu, non è solo razionalità, ma è

relazionalità.
Relazionalità che si esprime e si attua attraverso l’essere “con

gli altri”, per arrivare ad una condivisione, e attraverso l’essere
“per gli altri”, come donazione. Caratteristiche della persona che
sono costitutive del suo essere, al di là del fatto che si esprima at-
traverso categorie religiose o no.

È in questa prospettiva, allora, che si arriva a scoprire come,
nella relazione medico-paziente, al posto del paternalismo si vada
inserendo un atteggiamento sempre più attivo del paziente, consi-
derato non più un “oggetto” nelle mani del medico, ma un “sog-
getto” della sua cura, dotato non solo di precisi diritti, ma anche

La prospettiva antropologica nell’agire medico 103



sempre più competente e partecipe alle fasi di diagnosi così come
alle strategie terapeutiche.

Se nella medicina tradizionale prevaleva il concetto di bene-
ficità, intesa come fiducia piena nella capacità del medico di deci-
dere per il bene del paziente, che così realizzava il paternalismo
benevolo del medico, nella medicina moderna si è affermato il
principio di autonomia del paziente che realizza una condivisione
libera di scelte e una capacità decisionale sulla base delle informa-
zioni corrette ricevute 20.

La relazione medico-paziente diventa una collaborazione re-
ciproca in vista della salute, in un rapporto che implica fiducia e
un buon livello di comunicazione e rispetto reciproco. Per il pa-
ziente in genere è più importante capire cosa sta succedendo pri-
ma che trovare subito il rimedio più efficace 21.

La medicina “silenziosa” perché fa parlare in modo asettico
solo il dato biologico, strumentale, può essere vista allora anche
come un passaggio obbligato per riuscire a passare dal modello
paternalistico nella relazione operatore-paziente ad una dimensio-
ne di reciprocità, in cui l’operatore riesce a trasmettere se stesso
insieme al dato clinico.

Si è detto che la dimensione essenziale della persona consiste
nella capacità di relazione: ma per arrivare ad una reciprocità nei
rapporti interpersonali, è indispensabile che ciascuno apprezzi e
stimi l’altro come se stesso. Da qui avviene il salto di qualità, la ri-
voluzione nei rapporti: questa reciprocità trasforma ogni compo-
nente del mondo sanitario in soggetto, in protagonista, ciascuno
proiettato a vivere l’altro, a cogliere le sue necessità, i suoi biso-
gni, a condividere il dolore, a riconoscere la sua competenza.

Da qui scaturisce un nuovo modello ai vari livelli dell’orga-
nizzazione sanitaria: dal vissuto della malattia del singolo, al rap-

La prospettiva antropologica nell’agire medico104

20 M. Coltorti, Informazione per un consenso. Riflessioni derivate dall’espe-
rienza clinica, in Aa.Vv., Le Metamorfosi della salute. Medicina tra razionalità
scientifica e ragioni storico-sociali, Apèiron, Bologna 2001, p. 33.

21 Censis, Forum per la ricerca biomedica. Cultura scientifica e informazione.
Ricerca, comunicazione e regolazione dei consumi per il benessere e la salute, Fran-
co Angeli, Milano 2001, pp. 198-199.



porto fra gli operatori, fino agli aspetti gestionali ed economici e
ai risvolti legislativi e politici attinenti la sanità 22.

Infatti la medicina attuale, postmoderna, pur non disattendo
gli altri principi, pone l’accento sulla giustizia, in base alla quale,
con un adeguato servizio di assistenza e di impostazione aziendale
dell’erogazione dei mezzi di salute, si possa conciliare la soddisfa-
zione dei bisogni con l’equità nell’utilizzazione delle risorse.

c) Una nuova comprensione di salute e malattia.
Una medicina corretta, adulta e consapevole deve anche co-

noscere bene i limiti del suo potere, deve sapersi astenere a volte
dall’intervenire inutilmente e deve saper spiegare che l’equilibrio
tra l’uomo e la salute non si basa sempre soltanto sull’assenza di
disturbi e malattie. La presunzione di prevenire e di sconfiggere
tutte le malattie è di una medicina non matura. Al di là delle defi-
nizioni ufficiali, malattia e salute sono pensate come più stretta-
mente connesse e a ragion veduta si può intendere la salute anche
come la capacità di sopportare infermità e ferite, integrandole
adeguatamente nella propria vita. Un medico consapevole del suo
agire deve restare ancorato a queste premesse 23.

Dobbiamo discernere tra malattia come esperienza soggetti-
va e personale e malattia come anormalità patologica definita dal-
la medicina. È possibile che una persona si senta malata, senza
che si riesca a scorgere in essa una patologia obiettivabile; come
pure è possibile il contrario. Il ruolo del malato, l’interpretazione
di suoi disturbi e la “natura sociale” della malattia riflettono la di-
mensione culturale della medicina. Non basta ammettere che la
vita sarebbe impossibile senza la malattia, perché occorre tener
presente il concetto ben sintetizzato già da un poeta come Nova-
lis (1772-1801), quando affermava che c’è anche malattia nella sa-
lute e salute nella malattia. Oggi siamo pronti a prendere nuova
consapevolezza di fronte a queste idee.

La prospettiva antropologica nell’agire medico 105

22 F. Caretta, Il mondo della sanità oggi e la spiritualità dell’unità, in Atti del
Congresso Internazionale “La salute dell’uomo oggi: un equilibrio raggiungibile”,
Movimento Umanità Nuova, Roma 2002, p. 70.

23 G. Armocida - G. Rulli - R. Soma, op. cit., pp. 8-9.



Ma ancora, la caratteristica fondamentale della persona non
è tanto quella di possedere un corpo, dei tratti, delle capacità, ma
piuttosto quella di possedere una qualità trascendente. La malat-
tia dunque non pone all’uomo un compito di natura semplice-
mente tecnica, come quello che persegue la medicina; non propo-
ne soltanto la domanda: come la si può guarire? Pone anche e so-
prattutto una questione morale: come la si può vivere? Pone
quindi anzitutto un interrogativo spirituale.

Elaborare la malattia, facendola diventare un momento signi-
ficativo della propria vita, è un’opera più delicata e difficile che la
semplice lotta a oltranza contro di essa; è forse anche l’opera di
creatività più personale che l’essere umano possa fare nel fram-
mento di storia che è chiamato a vivere.

In questa prospettiva, anche il concetto di guarigione deve
essere rivisto, uscendo dagli schemi del recupero fisico, peraltro
non sempre possibile. La guarigione, infatti, sarà sempre possibile
solo se la intenderemo come il coraggio, la forza morale e spiri-
tuale di gestire la propria situazione; in sintesi, come la capacità
di non farsi sopraffare dalla malattia o dalla disabilità.

L’esperienza di guarigione non rappresenta una semplice re-
stitutio del benessere precedente, quanto invece l’acquisizione di
un nuovo equilibrio fisico, psichico, spirituale.

d) Dall’individuo alla comunità.
L’evoluzione stessa della medicina avviene attraverso un pro-

cesso accelerato che non coinvolge più solo la categoria degli
scienziati e dei ricercatori, ma tutta la società, chiamata a con-
frontarsi sulle implicazioni etiche, religiose e politiche dell’inces-
sante sviluppo dell’innovazione in campo medico.

La persona non è un essere isolato, ma inserito in una comu-
nità e nell’ambiente, per cui la salute è promossa da un sistema
complessivo che promuove il benessere di una comunità che ha
cura di sé. Del resto, nell’esercizio della professione si tende ad
operare secondo una prassi che si avvale oggi sempre più di con-
cetti organizzativi quali la «rete» o l’«integrazione dei servizi»,
come avviene ad esempio nell’assistenza all’anziano o al malato
oncologico. Quasi a dimostrare che la risposta ai bisogni di salu-

La prospettiva antropologica nell’agire medico106



te non può derivare esclusivamente dalla competenza del singolo
– competenza e conoscenza che non può essere certamente sotto-
valutata –, ma da un agire a corpo, collettivo 24.

Oggi tra l’altro appare sempre più evidente che lo stato di sa-
lute di una popolazione non dipende esclusivamente dalla medi-
cina. Ad esempio l’economia gioca, è sin troppo ovvio riconoscer-
lo, un ruolo fondamentale nel determinare il livello di salute di
una popolazione 25.

CONCLUSIONI

Che conseguenze ha tutto ciò nello scenario assistenziale di
oggi?

Prima di tutto comporta di progettare diversamente la ricer-
ca, la scienza, la professione, la sanità.

La ricerca può arricchirsi dei contenuti dell’epidemiologia,
orientandosi non solo a spingere l’analisi del corpo fino al mole-
colare, ma anche a riflettere sull’ambiente di vita e sulla società di
cui l’uomo – sano o malato – fa parte; a considerare le potenziali-
tà che la dimensione spirituale della persona può comportare an-
che sulla salute psicofisica.

Per quanto riguarda la professione, come si è detto, occorre
superare un approccio scientifico che vede il medico, o qualsiasi al-
tro operatore sanitario, asettico osservatore di fenomeni biologici e
dispensatore di farmaci e interventi disponibili. Il camice bianco,
esaurita la sua originaria funzione di indumento con finalità igieni-
che, ormai resiste come simbolo di status e spesso come difesa con-

La prospettiva antropologica nell’agire medico 107

24 C. Canavese, La sanità: riflessi nella vita sociale e culturale, in Atti del Con-
gresso Internazionale “La salute dell’uomo oggi: un equilibrio raggiungibile”, cit., pp.
69-70.

25 G. Domenighetti, Economia e medical humanities: un connubio possi-
bile?, in R. Bucci (ed.), Manuale di medical humanities, Zadigroma, Roma 2006,
pp. 216-220.



tro il coinvolgimento emotivo che inevitabilmente la sofferenza
provoca. Non è facile guardare la sofferenza, coinvolgendosi senza
sconvolgersi. Poterlo fare richiede di aver già guardato la propria
paura del dolore e della morte. Non penso sia necessario averla
sconfitta, impresa eroica alla portata di pochi. È sufficiente poterne
sostenere la vista con compassione, con compartecipazione, ope-
rando senza senso di sfida, senza voler dimostrare la propria forza
o quella della propria scienza, mettendo semplicemente a disposi-
zione quello che si sa, le risorse tecnologiche come le parole. Ogni
strumento terapeutico va bene, purché funzioni.

E in un tale contesto, ogni operatore sanitario nel suo lavoro
è chiamato a suscitare e a promuovere la partecipazione attiva
della persona assistita alle scelte di salute e di cura, richiedendo
l’esercizio attento delle capacità relazionali del singolo operatore
e dell’intera équipe medico-sanitaria.

Ma ancora, occorre anche un realistico approccio alla medi-
cina. Un aspetto che non sfugge, neanche al più sprovveduto dei
pazienti, è il fatto che la scienza medica non dispone di una verità
chiara, univoca, semplice. Essa non produce certezze, ma produ-
ce ipotesi, dubbi, angosce. Nonostante i suoi progressi la medici-
na moderna rimane, pur sempre, la scienza dell’incertezza.

Ancora, la medicina del futuro dovrà essere sempre più una
medicina di prevenzione, ricordando che «poiché essere sano è ge-
neralmente preferibile ad essere malato e venire successivamente
guarito, la prevenzione è intrinsecamente egualitaria in quanto abo-
lisce radicalmente la differenza tra chi è sano e chi è malato» 26, al-
meno per quanto umanamente possibile.

Certo, se si esamina attentamente la lista degli argomenti di
un testo di medicina, appare chiaro che di molte di esse non si
conosce ancora la causa. Devono esistere delle cause che le pro-
vocano e, se le si conoscesse, si potrebbero prevenire le malattie;
ma questo fine auspicabile non è ancora in vista. Ma l’ignoranza
di una causa specifica di per se stessa non esclude la possibilità di
un’azione preventiva. Si ricordano ancora gli enormi benefici per

La prospettiva antropologica nell’agire medico108

26 R. Saracci, Epidemiological strategies and environmental factors, in «In-
ternational Journal of Epidemiology», 7 (1978), pp. 101-111.



la salute pubblica ottenuta dai riformatori del XIX secolo le cui
misure igieniche avevano anticipato la conoscenza dei batteri e
della tossicologia. Allo stesso modo, oggi, si potrebbe supporre
che le misure per migliorare l’alimentazione nazionale e per ri-
durre le ineguaglianze socioeconomiche dovrebbero apportare
dei benefici corrispondenti alla salute di una nazione, perché an-
che se molte delle spiegazioni specifiche tuttora sfuggono, si sa
che tutte le maggiori cause di cattiva salute pesano molto di più
su coloro che sono socialmente svantaggiati 27.

In conclusione, nelle Leggi Platone contrappone il comporta-
mento del medico degli schiavi a quello dei liberi. Il primo agisce
meccanicamente utilizzando pratiche terapeutiche senza stabilire
un rapporto comunicativo con i pazienti, non approfondisce le
cause della malattia nel singolo individuo, prescrive ciò che repu-
ta adatto senza far partecipare il paziente alle decisioni (approc-
cio che si è già definito «scientistico» e «paternalistico»). Il medi-
co dei liberi, invece, studia la malattia e la analizza nelle sue spe-
cificità e caratteristiche nel singolo individuo, informa il malato,
cerca di consigliarlo e ammaestrarlo, adegua le cure alla peculiari-
tà del paziente (approccio in cui si fonde «scienza» e «arte»).

Dovrebbe essere questa la prospettiva antropologica ancora
valida. Se pur la medicina è cambiata e cambierà, non è cambiata,
forse, l’umanità del paziente e del medico.

FLAVIA CARETTA

CONTENTS

Medicine is more than simply a scientific discipline since it
cannot avoid questions that science itself cannot answer. From its

La prospettiva antropologica nell’agire medico 109

27 G. Rose, Le strategie della medicina preventiva, Il Pensiero Scientifico
Editore, Roma 2001, p. 92.



very beginning it has had to treat people according to particular value
systems while, at the same time, relating treatment to specific social
and cultural contexts. Hence the relationship between doctor and
patient is the historical nucleus of medical practice. The art of healing
has its own tradition, vocation, culture. Technology, within this
culture, is a means to an end, and the good of human beings is that
end. Medicine is not only a science dealing with nature, but a science
dealing with the spirit in its relation to nature, because health or
illness are not just biological phenomena but also psychological,
spiritual, social. In today’s world, where medicine appears to have
achieved a maximum in its ability to produce an analysis, it often
displays a minimum in its ability to produce a synthesis – giving rise
to the clear need for a new look at anthropology.

La prospettiva antropologica nell’agire medico110


